Empiricism Journal Vol. 6, N 202
https://journal-center.litpam.com/index.php/empiricism © '§’|3§N3:’2873%_7g1g

email: empiric.journal@gmail.com pp. 1549-1558

Analisis Kepemimpinan Inovatif dalam Kepemimpinan Pendidikan
Nabi Muhammad SAW

Sohri Ramdana'*, Muhammad?, Ahyar?
Program Studi Pendidikan Agama Islam, Pascasarjana, UIN Mataram, JI. Gajah Mada
No.100, Jempong Baru, BaruKec. Sekarbela, Kota Mataram, Nusa Tenggara Barat,
Indonesia 83116.

Email Korespondensi: 240701008.mhs@uinmataram.ac.id

Abstrak

Kajian tentang kepemimpinan Nabi Muhammad SAW sebagai model ideal telah banyak dilakukan, namun artikulasi
operasionalnya sebagai kerangka kepemimpinan inovatif bagi pendidikan Islam kontemporer yang dihadapkan
pada disrupsi digital dan degradasi karakter masih minim. Studi ini bertujuan mengisi celah tersebut dengan
merekontekstualisasikan sifat-sifat kepemimpinan Nabi ke dalam konsep kepemimpinan inovatif yang aplikatif.
Penelitian menggunakan desain kualitatif melalui studi kepustakaan, menganalisis sumber primer dan sekunder
dengan teknik analisis isi. Temuan ini memetakan kepemimpinan Nabi ke dalam dua dimensi yakni dimensi
personal seperti (siddiq, amanah, tabligh, fathonah) dan dimensi publik (seperti keteladanan, musyawarah, dan
komunikasi efektif). Berdasarkan peta tersebut, kepemimpinan inovatif didefinisikan secara operasional sebagai
kapasitas pemimpin mengintegrasikan nilai-nilai profetik yang universal dengan strategi yang adaptif, kolaboratif,
dan berbasis teknologi. Studi ini mengajukan model transformatif yang mengoperasionalkan nilai profetik melalui
tiga strategi praktis: pembiasaan karakter, kebijakan partisipatif, dan integrasi kurikulum berbasis teknologi.
Kontribusi utama riset ini terletak pada perumusan kerangka operasional yang dapat diadopsi lembaga pendidikan
Islam untuk merespons tantangan era digital secara terukur.

Kata kunci: Kepemimpinan Nabi Muhammad SAW; Inovasi Pendidikan; Transformasi Digital.

Analysis of Innovative Leadership in the Educational Leadership of
Prophet Muhammad SAW

Abstract

Studies on the leadership of the Prophet Muhammad (peace be upon him) as an ideal model are abundant, yet the
operational articulation of that model as an innovative leadership framework for contemporary Islamic education
facing digital disruption and character degradation remains limited. This study aims to fill that gap by
recontextualizing the Prophet’s leadership qualities into an applicable concept of innovative leadership. Using a
qualitative design through a literature study, it analyzes primary and secondary sources with content analysis
techniques. The findings map the Prophet’s leadership into two dimensions: a personal dimension (siddiq, amanah,
tabligh, fatanah) and a public dimension (such as exemplary conduct, consultation/shara, and effective
communication). Based on this mapping, innovative leadership is operationally defined as a leader’s capacity to
integrate universal prophetic values with strategies that are adaptive, collaborative, and technology-based. The
study proposes a transformative model that operationalizes prophetic values through three practical strategies:
character habituation, participatory policy, and technology-integrated curriculum design. The main contribution of
this research lies in formulating an operational framework that Islamic educational institutions can adopt to respond
measurably to the challenges of the digital era.

Keywords: Leadership of the Prophet Muhammad SAW; Educational Innovation; Digital Transformation..

How to Cite: Ramadhan, S., Muhammad, M., & Ahyar, A. (2025). Analisis Kepemimpinan Inovatif dalam
Kepemimpinan  Pendidikan Nabi Muhammad SAW.  Empiricism  Journal,  6(3), 1549-1558.
https://doi.org/10.36312/ej.v6i3.3566

d ) o Copyright© 2025, Ramdana et al.
https:/doi.org/10.36312/e.v6i3.3566 This is an open-access article under the CC-BY-SA License.

PENDAHULUAN

Pendidikan, sebagai pilar pembangunan peradaban, memikul tanggung jawab ganda:
bukan hanya sebagai sarana transfer ilmu pengetahuan (transfer of knowledge), melainkan
juga sebagai wahana pembentuk karakter (transfer of value). Dalam konteks inilah figur Nabi
Muhammad SAW hadir sebagai teladan paripurna, khususnya dalam memadukan dimensi
spiritual, manajerial, dan inovatif dalam kepemimpinan pendidikan. Namun, ironisnya, dunia
pendidikan kontemporer justru dihadapkan pada krisis kepemimpinan yang ditandai dengan
menurunnya profesionalisme dan merebaknya kasus etika, sehingga menjadikan model

Received: September 2025 Revised: September 2025 Published: September 2025 1549


https://journal-center.litpam.com/index.php/empiricism
mailto:empiric.journal@gmail.com
mailto:240701008.mhs@uinmataram.ac.id
https://doi.org/10.36312/ej.v6i3.3566
https://doi.org/10.36312/ej.v6i3.3566
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Ramdana et al. Analisis Kepemimpinan Inovatif dalam Kepemimpinan .........

kepemimpinan Rasulullah SAW semakin relevan untuk dikaji ulang tidak hanya sebagai
inspirasi normatif, namun lebih jauh sebagai sebuah kerangka operasional yang aplikatif.

Telaah terhadap literatur yang ada menunjukkan bahwa sebagian besar kajian
mengenai kepemimpinan Nabi Muhammad SAW seperti yang dikemukakan oleh Armstrong
(2006), Fauzi (2018), dan Hidayat (2016) telah berhasil mendokumentasikan sifat-sifat beliau
yang luhur, seperti siddiq (jujur), amanah (dapat dipercaya), dan keteladanan dalam
bermasyarakat. Studi-studi terkini, misalnya oleh Ghazali (2023) dan Hidayah et al. (2024),
bahkan telah mulai menyoroti relevansi nilai-nilai tersebut di era digital. Akan tetapi, sebuah
celah akademik (research gap) masih terbuka; literatur yang ada cenderung berhenti pada
deskripsi historis-normatif dan belum beranjak kepada perumusan kerangka operasional yang
sistematis. Dengan kata lain, belum ada upaya yang komprehensif untuk menjawab
pertanyaan mendasar: Bagaimana sifat-sifat profetik tersebut dapat ditransformasikan
menjadi indikator perilaku yang terukur dalam konteks kepemimpinan inovatif untuk
memecahkan masalah pendidikan masa kini, seperti disrupsi teknologi dan degradasi
karakter.

Oleh karena itu, kebaruan penelitian (novelty) ini hadir dengan proposisi untuk mengisi
celah tersebut melalui sebuah transformasi konseptual. Penelitian ini tidak sekadar
mengulang narasi keteladanan, tetapi berambisi untuk merekontekstualisasikannya ke dalam
sebuah model “Kepemimpinan Inovatif Profetik” yang operasional. Model ini didefinisikan
sebagai kapasitas seorang pemimpin dalam mengintegrasikan nilai-nilai profetik yang
universal dengan pendekatan strategis, kolaboratif, dan adaptif terhadap perubahan zaman.
Untuk memastikan kerangka ini dapat diimplementasikan, penelitian kemudian
mengoperasionalkannya ke dalam seperangkat indikator perilaku yang konkret. Indikator-
indikator tersebut mencakup kemampuan dalam berinovasi yang berbasis nilai (value-based
innovation) dengan berlandaskan integritas (shiddiq) dan akuntabilitas (amanah);
berkomunikasi secara transformasional (tabligh) yang transparan dan inspiratif, mengambil
keputusan secara partisipatif (shura) yang inklusif; menunjukkan adaptasi strategis (fathonah)
dalam menghadapi disrupsi; serta mewujudkan keteladanan yang memberdayakan (uswah
hasanah) melalui etos kerja dan komitmen yang tinggi.

Berdasarkan kerangka operasional inilah, rumusan masalah penelitian ini secara
eksplisit dirumuskan yakni “Bagaimana sifat-sifat kepemimpinan Nabi Muhammad SAW dapat
dioperasionalisasikan ke dalam kerangka kepemimpinan inovatif profetik beserta indikatornya
untuk menjawab tantangan pendidikan Islam di era kontemporer?” Dengan fokus pada
pertanyaan ini, penelitian ini tidak hanya menawarkan perspektif teoretis yang segar, tetapi
juga memberikan peta jalan yang praktis bagi para pemimpin pendidikan untuk mewujudkan
lembaga yang tidak hanya religius secara doktrin, tetapi juga unggul dan adaptif secara
inovatif.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kepustakaan
(library research). Pendekatan ini dipilih untuk mendalami dan mengonstruksi makna dari nilai-
nilai kepemimpinan profetik Nabi Muhammad SAW yang tersebar dalam berbagai teks dan
literatur. Data dalam penelitian ini bersifat dokumenter, yang seluruhnya diperoleh dari
sumber-sumber tertulis.

Sumber Data dan Teknik Pengumpulan Data

Sumber data terdiri atas dua kategori, yaitu sumber primer dan sekunder. Sumber primer
penelitian ini adalah kitab-kitab klasik yang menjadi rujukan otoritatif sirah nabawiyah (sejarah
kehidupan Nabi) dan syamail (sifat-sifat Nabi), yang secara eksplisit membahas
kepemimpinan dan metode pendidikan Beliau. Kitab-kitab utama yang dijadikan fondasi
analisis adalah:

1. Ar-Rahiq al-Makhtim (Sirah Nabawiyah) karya Shafiyyurrahman al-Mubarakfuri (Al-
Mubarakfuri, 2016). Kitab ini dipilih karena memberikan narasi sejarah yang komprehensif
dan diakui secara luas.

2. Al-Syama'il al-Muhammadiyyah karya Imam al-Tirmidzi. Kitab ini menjadi rujukan primer
untuk mengidentifikasi sifat-sifat fisik, akhlak, dan kebiasaan sehari-hari Nabi Muhammad
SAW (At-Tirmidzi, 2023).

Empiricism Journal, Vol 6, No 3, September 2025 1550



Ramdanaetal. @~ Analisis Kepemimpinan Inovatif dalam Kepemimpinan .........

Analisis Kepemimpinan Inovatif dalam Kepemimpinan

3. Shahih al-Bukhari dan Shahih Muslim (Bagi, 2017), khususnya pada kitab-kitab yang
membahas perilaku, muamalah, dan kepemimpinan Nabi (Hadits). Kedua kitab hadits ini
menjadi sumber otentik untuk menganalisis perkataan dan tindakan Nabi secara langsung.

4. Al-Muwattha' karya Imam Malik (Abdullah, 2015), sebagai representasi awal kodifikasi
tradisi Nabi yang juga mencerminkan praktik kepemimpinan dalam masyarakat.

Sumber sekunder meliputi buku, artikel jurnal ilmiah, dan publikasi akademik
kontemporer yang relevan dengan topik kepemimpinan inovatif dan pendidikan Islam. Data
dikumpulkan dengan teknik dokumentasi, yakni dengan mencatat, mengutip, dan merekam
semua informasi yang relevan dengan fokus penelitian dari sumber-sumber tersebut.

Teknik Analisis Data

Data yang telah terkumpul dianalisis menggunakan teknik Analisis Isi (Content Analysis)
model Miles dan Huberman, yang melibatkan tiga tahapan interaktif, yaitu, reduksi data,
penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Proses analisis dilakukan dengan langkah-langkah
operasional sebagai berikut:

1. Pengodean (Coding): Seluruh data mentah dari sumber primer dan sekunder dibaca secara
saksama dan dikodekan berdasarkan kemunculan konsep-konsep kunci. Sebuah coding
manual awal dikembangkan berlandaskan rumusan masalah, yang memuat kategori utama
seperti, Sifat Personal Nabi, Sifat Publik Nabi, Tantangan Pendidikan Modern, dan Konsep
Inovasi.

2. Reduksi Data: Kode-kode yang telah dibuat kemudian disaring dan dikelompokkan ke
dalam tema-tema yang lebih terstruktur. Misalnya, berbagai kutipan tentang kejujuran,
amanah, dan ketekunan direduksi ke dalam tema besar "Dimensi Sifat Personal".

3. Penyajian Data: Tema-tema yang telah teridentifikasi kemudian disajikan dalam sebuah
matriks atau tabel untuk memetakan hubungan dan frekuensi kemunculannya. Hal ini
memudahkan dalam melihat pola dan hubungan antara nilai profetik dengan indikator
kepemimpinan inovatif. Untuk keperluan ini, kerangka konseptual analisis disajikan dalam
bentuk tabel di bawah ini.

Tabel 1. Kerangka Operasionalisasi Kepemimpinan Inovatif Profetik

Nilai Profetik Konsep Kepemimpinan Indikator Operasional dalam Konteks

(Sumber Data) Pendidikan

Shiddiq Integritas & Inovasi Transparansi dalam pengelolaan

(Kejujuran) Berbasis Nilai, (Arifin, anggaran; Konsistensi antara perkataan
2011), (Hidayat, 2016), dan tindakan; Menciptakan sistem anti-
dan (Fauzi, 2018) kecurangan.

Amanah Akuntabilitas (Hamdanah Bertanggung jawab atas hasil

(Dapat Dipercaya)

Tabligh
(Komunikasi)

Fathona
(Kebijaksanaan)

Shura
(Musyawarah)

& Sholihah (2023)

Komunikasi
Transformasional

Yanti & Zulkarnain (2021)
dan Habibulloh (2024)

Adaptasi Strategis (Sultoni
et al., 2022), (Liswandari,
2022) dan (Wulandari et

al., 2024)
Keputusan Partisipatif
(Suwignyo & Yuliantri,

2023) dan (Noor & Dartim,
2021)

keputusan; Pengelolaan sumber daya
yang transparan; Memenuhi janji dan
komitmen kepada guru dan siswa.
Menyampaikan visi dengan jelas dan
inspiratif, Membangun dialog terbuka
dengan seluruh pemangku kepentingan;
Memberikan  umpan  balik  yang
membangun.

Menganalisis tren pendidikan global;
Merancang kurikulum yang relevan
dengan zaman; Mengelola konflik
dengan bijaksana dan solutif.
Melibatkan guru dalam perumusan
kebijakan sekolah; Membentuk tim kerja
yang kolaboratif, Menerapkan sistem
umpan balik untuk siswa dan orang tua.

Penarikan Kesimpulan dan Verifikasi: Dari matriks tersebut, kesimpulan ditarik
mengenai pola transformasi nilai profetik menjadi kepemimpinan inovatif. Validitas data dan
kesimpulan diperkuat dengan teknik triangulasi sumber, yaitu dengan membandingkan dan

Empiricism Journal, Vol 6, No 3, September 2025 1551



Ramdana et al. Analisis Kepemimpinan Inovatif dalam Kepemimpinan .........

menguji konsistensi temuan dari berbagai sumber data (kitab klasik, buku, dan jurnal) untuk
memastikan kredibilitas interpretasi.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Analisis Kritis terhadap Sifat Kepemimpinan Nabi Muhammad SAW dan Sintesisnya ke
dalam Kerangka Inovatif

Analisis konten mendalam terhadap sumber primer dan sekunder tidak hanya berhasil
mengidentifikasi sifat-sifat kepemimpinan Nabi Muhammad SAW, tetapi lebih jauh berhasil
mensintesis dan memetakannya ke dalam sebuah kerangka teoritis yang kohesif. Berbeda
dengan studi-studi sebelumnya yang seringkali berhenti pada pendeskripsian sifat-sifat
tersebut secara terpisah, temuan kritis penelitian ini justru terletak pada interkoneksi yang erat
antara dimensi personal dan publik, serta relevansinya yang transformatif bagi konsep
kepemimpinan inovatif modern.

Sebagai contoh, analisis komparatif antara kitab Ar-Rahiq al-Makhtam (Al-Mubarakfuri,
2016) dan Al-Syama'il al-Muhammadiyyah (Imam al-Tirmidzi) mengungkap konsistensi naratif
bahwa sifat Shiddig dan Amanah bukan hanya fondasi moral, tetapi merupakan prasyarat
operasional untuk membangun kepercayaan (trust)—sebuah mata uang sosial yang kritikal
dalam memimpin inovasi yang penuh ketidakpastian. Sementara itu, literatur kontemporer
oleh Ghazali (2023) dan Mulyasa (2022), menegaskan bahwa tanpa kepercayaan, upaya
inovasi apa pun akan sulit mendapatkan dukungan dan adopsi. Sintesis ini menunjukkan
bahwa nilai profetik bukanlah penghambat, melainkan katalis untuk inovasi yang berkelanjutan
dan bertanggung jawab.

Demikian pula, sifat Fathonah yang banyak didokumentasikan dalam keputusan
strategis Nabi (seperti dalam Perang Khandaq) dan dalam metode pengajaran yang variatif,
menunjukkan sebuah paradigma kecerdasan kontekstual. Ketika dikontraskan dengan teori
kepemimpinan inovatif modern (Sagala, 2013), Fathonah ini tidak sekadar berarti cerdas,
tetapi memiliki padanan operasional sebagai kemampuan untuk berpikir sistemik (systems
thinking) dan beradaptasi secara strategis (strategic adaptation), yaitu kemampuan membaca
lingkungan, mengantisipasi perubahan, dan merancang solusi yang tepat konteks.

Konstruksi Model Kepemimpinan Inovatif Profetik

Berdasarkan sintesis kritis di atas, penelitian ini berhasil mengkonstruksi sebuah model
teoritis yang dinamakan "Model Kepemimpinan Inovatif Profetik". Model ini berposisi sebagai
sebuah kerangka integratif yang menjembatani nilai-nilai abadi kepemimpinan Nabi dengan
tuntutan kompetensi kepemimpinan pendidikan abad ke-21.

Model ini terdiri dari dua lingkaran konsentris:

1. Lingkaran Inti (Nilai Profetik): Berisi empat sifat dasar (Shiddiq, Amanah, Tabligh,
Fathonah) yang bersifat stabil dan universal, berfungsi sebagai kompas moral dan spiritual.

2. Lingkaran Aplikatif (Kompetensi Inovatif). Merupakan manifestasi operasional dari
lingkaran inti ke dalam lima kompetensi kepemimpinan inovatif yang dinamis dan
kontekstual.

Hubungan antara keduanya bersifat simbiotik dan transformatif. Nilai inti
dioperasionalkan menjadi kompetensi inovatif, sementara praktik inovasi tersebut selalu diuji
dan diarahkan oleh kompas nilai inti. Untuk memvisualisasikan pemetaan dan transformasi ini
secara jelas, berikut disajikan tabel sintesis.

Tabel 2. Transformasi Nilai Profetik menjadi Kompetensi Kepemimpinan Inovatif dalam

Pendidikan
Nilai Profetik Konsep Indikator Perilaku Dampak yang
(Lingkaran Inti) Operasional dalam Kepemimpinan Diharapkan
Pendidikan Inovatif
Shiddiq Integritas & Inovasi Transparan dalam Terbangunnya fru
(Kejujuran) Berbasis Nilai pengambilan keputusan styang

dan pengelolaan sumber memungkinkan
daya; Konsisten antara eksperimen dan
perkataan dan tindakan; pembelajaran dari
Menciptakan sistem yang kegagalan dalam
mencegah kecurangan. berinovasi.

Empiricism Journal, Vol 6, No 3, September 2025 1552



Ramdana et al.

Analisis Kepemimpinan Inovatif dalam Kepemimpinan

Nilai Profetik
(Lingkaran Inti)

Konsep
Operasional

Indikator Perilaku
dalam Kepemimpinan
Pendidikan Inovatif

Dampak
Diharapkan

yang

Amanah Akuntabilitas & Bertanggung jawab Terciptanya
(Dapat Pemberdayaan penuh atas hasil lingkungan yang
Dipercaya) kebijakan; aman untuk
Mendelegasikan mengambil risiko
wewenang dengan jelas; inovatif dan
Membangun sistem tumbuhnya rasa
umpan balik yang kepemilikan
konstruktif. bersama.
Tabligh Komunikasi Menyampaikan visi  Visi inovasi
(Komunikasi) Transformasional inovasi dengan jelas dan dipahami dan
inspiratif; Aktif  dijiwai oleh
mendengarkan dan seluruh warga
membangun dialog; sekolah,
Memfasilitasi komunikasi mendorong

multi-arah
empatik.

secara

partisipasi aktif.

Fathonah Adaptasi Strategis Menganalisis tren Lembaga

(Kebijaksanaan) & Pembelajaran pendidikan dan dampak pendidikan
teknologi; Merancang menjadi adaptive
kurikulum dan metode [learning

pembelajaran yang
relevan; Mengelola
konflk dan perubahan
secara bijaksana.

organization yang
tanggap terhadap
disrupsi.

Shura Keputusan Melibatkan guru, siswa, Inovasi menjadi
(Musyawarah) Partisipatif & dan orang tua dalam lebih grounded ka
Kolaborasi perumusan kebijakan rena dilandasi
dan inovasi; oleh
Membentuk task kebijaksanaan
force yang kolaboratif kolektif dan
untuk proyek inovasi. memiliki

dukungan luas.

Kepemimpinan Nabi Muhammad yang berakar pada siddiq (kejujuran), amanah (dapat
dipercaya), tabligh (komunikasi kebenaran), dan fatanah (kebijaksanaan), serta dipraktikkan
melalui shidra (musyawarah), menyediakan fondasi etis sekaligus arsitektur operasional bagi
transformasi pendidikan Islam di madrasah dan pesantren. Berbagai kajian menegaskan
bahwa model profetik ini bukan sekadar cita-cita normatif, melainkan kerangka kerja yang
relevan dan produktif untuk menjawab disrupsi digital, tuntutan transparansi, dan degradasi
karakter (Wulandari et al., 2024; Maktumah & Minhaji, 2020). Di level kelembagaan,
internalisasi sifat profetik berpengaruh pada tata kelola, kultur, dan performa pembelajaran: ia
membentuk ekosistem yang kondusif bagi pengembangan integritas, keadilan, dan tanggung
jawab, sekaligus memperkuat kapasitas adaptasi dan inovasi institusi pendidikan Islam
(Anisa, 2024; Chanifah et al., 2024; Akhyar, 2025; Badrun, 2024). Dengan demikian,
paradigma kepemimpinan profetik dapat diposisikan sebagai mesin penggerak yang
menghubungkan nilai transenden dan strategi duniawi: nilai memberi arah moral, strategi
memastikan efektivitas implementasi, terutama ketika kurikulum dan pedagogi harus relevan
dengan teknologi serta budaya digital kontemporer (Fitriani et al., 2022; Figri et al., 2025).

Dimensi siddig menempati posisi kunci karena kejujuran merupakan prasyarat
terbentuknya trust dan akuntabilitas, dua modal sosial yang meniscayakan eksperimen dan
pembelajaran dari kegagalan inti dari inovasi berkelanjutan. Pada tataran operasional, siddiq
terwujud melalui transparansi pengambilan keputusan, konsistensi kata—tindakan, serta
pencegahan kecurangan dalam pengelolaan sumber daya. Iklim organisasi yang ditopang
kepercayaan memungkinkan guru dan tenaga kependidikan mengambil risiko yang terukur

Empiricism Journal, Vol 6, No 3, September 2025 1553



Ramdana et al. Analisis Kepemimpinan Inovatif dalam Kepemimpinan .........

untuk mencoba pendekatan pedagogis baru, memanfaatkan teknologi pembelajaran, dan
membangun budaya refleksi tanpa takut disalahkan saat terjadi kegagalan yang jujur dan
informatif (Anisa, 2024; Akhyar, 2025; Badrun, 2024). Bukti empirik pada konteks pesantren
dan madrasah juga memperlihatkan bahwa internalisasi nilai kejujuran dalam kurikulum dan
kultur sekolah mendorong pembentukan karakter siswa secara lebih sistemik dan
menyeberang ke ranah kinerja institusional (Fitriani et al., 2022; Figri et al., 2025). Ketika
siddig melandasi tata kelola, adopsi inovasi tidak berhenti sebagai ritual administratif; ia
menjadi praktik yang terukur dan berkelanjutan (Wulandari et al., 2024; Maktumah & Minhaji,
2020).

Nilai amanah mempertebal dimensi kinerja karena menafsirkan kepemimpinan sebagai
titipan yang menuntut akuntabilitas hasil sekaligus pemberdayaan pelaksana. Dalam desain
kebijakan sekolah, amanah terartikulasi lewat pendelegasian wewenang yang jelas,
penggunaan umpan balik konstruktif, serta penyiapan sistem pertanggungjawaban yang adil.
Penelitian di lingkungan madrasah dan pesantren menunjukkan bahwa praktik amanah
berkorelasi dengan peningkatan moralitas pendidik, partisipasi guru, dan komitmen kolektif
terhadap tujuan sekolah (Hermawan et al., 2020; Mahfudh, 2022; Gynanjar, 2025; Masykur &
Sunarto, 2025). Ketika kepala satuan pendidikan menempatkan diri sebagai penjaga amanat
yang transparan dalam indikator kinerja, waktu, dan sumber daya, maka rasa memiliki (shared
ownership) tumbuh dan memperkuat keberanian mengambil risiko inovatif yang dibutuhkan
untuk perubahan kurikulum dan praktik pembelajaran (Yusli, 2025; Siswahyuningsih et al.,
2025). Dalam perspektif transformasional, integrasi amanah mempercepat perubahan
organisasi, meningkatkan hasil belajar, dan menumbuhkan budaya mutu yang berorientasi
perbaikan kontinu (Rahmatullah & Maisyarah, 2025; Yusuf & Iswantir, 2024). Teladan
kepemimpinan demokratis profetik seperti yang digambarkan dalam studi kepemimpinan
Ustazah Hj. Umi Hajar mencontohkan bagaimana partisipasi asatiz dan nilai Islam dapat
menyatu menjadi praktik kepemimpinan yang efektif dan legitimate (Armila et al., 2024; Taufik,
2023; Syam et al., 2020).

Sifat tabligh menghadirkan dimensi komunikasi transformasional yang menyatukan visi,
nilai, dan tindakan. Kepemimpinan yang meneladani tabligh bukan hanya menyampaikan
informasi, tetapi memaknai komunikasi sebagai penyampaian visi yang jelas, dialog empatik,
dan fasilitasi kanal multi arah antara pimpinan, guru, siswa, dan orang tua. Di ruang pendidikan
Islam, tabligh memampukan pemimpin menjembatani teks-teks keagamaan dengan praktik
harian sekolah, sehingga nilai menjadi hidup dalam rutinitas pedagogis dan tata kelola
(Hafniati, 2018; Rosidin, 2018; Amalia & Herianingrum, 2015). Berbagai studi mengaitkan
implementasi tabligh dengan kenaikan motivasi guru dan keterlibatan siswa, karena pemimpin
yang komunikatif, jujur, dan empatik membangun kredibilitas serta memantik partisipasi
(Mahfudh, 2022; Kartika, 2025). Lebih jauh, efektivitas tabligh meningkat ketika ia
berdampingan dengan amanah (kepercayaan pada pembawa pesan) dan fatanah (ketepatan
isi serta strategi komunikasi), sehingga komunikasi tidak berhenti pada retorika, tetapi
menuntun keputusan dan praktik di kelas (Latif & Fatmawati, 2020; Taufik, 2023; Syams,
2018).

Sementara itu, fatanah memberi arah adaptasi strategis dan pembelajaran organisasi.
Nilai ini menuntut ketajaman analitis untuk membaca tren pendidikan dan teknologi (termasuk
Al), menimbang dampaknya pada kurikulum, serta merancang intervensi yang kontekstual.
Dalam praktik, fatanah tampak pada kemampuan melakukan environmental scanning,
memetakan kompetensi digital, dan mengatur ulang pengalaman belajar melalui kerangka
seperti TPACK atau SAMR agar teknologi tidak sekadar menjadi alat bantu, tetapi bagian
integral dari desain pembelajaran yang bermakna (Mahfudh, 2022; Mulyanto, 2025;
Siswahyuningsih et al., 2025). Kepemimpinan ber-fatanah juga mengelola konflik dan
perubahan secara bijaksana, memastikan pergeseran menuju praktik baru berlangsung
bertahap, adil, dan didukung data. Kapabilitas ini menolong madrasah dan pesantren tumbuh
sebagai learning organization yang tanggap terhadap disrupsi, mampu mengevaluasi,
mempelajari, dan menyempurnakan praktik secara berkelanjutan.

Prinsip shira mengikat seluruh nilai di atas dalam tata kelola yang partisipatif dan
kolaboratif. Shira menekankan musyawarah yang bermakna, sehingga suara guru, siswa,
dan orang tua menjadi sumber kebijaksanaan kolektif. Bukti dari berbagai konteks pendidikan
Islam memperlihatkan bahwa shira memperkuat etika pemerintahan sekolah, meningkatkan

Empiricism Journal, Vol 6, No 3, September 2025 1554



Ramdana et al. Analisis Kepemimpinan Inovatif dalam Kepemimpinan .........

keterlibatan pemangku kepentingan, serta memupuk tanggung jawab bersama atas hasil
(Na’imah et al., 2021; Inayati et al., 2024; Wiyono, 2020; Ihsan & Mustomi, 2025). Selain
mengokohkan legitimasi kebijakan, praktik musyawarah menumbuhkan kapasitas siswa untuk
berdialog, berpikir kritis, dan bekerja sama kompetensi kewargaan yang bernilai di masyarakat
majemuk (Ahmed, 2020; Shabana et al., 2023; Rochim & Muttagien, 2025). Kendati demikian,
implementasi shdra kerap berhadapan dengan kultur hierarkis; karenanya, pelatihan
kepemimpinan partisipatif, penataan SOP musyawarah, dan insentif kolaborasi perlu
diinstitusikan agar keputusan berbasis nilai juga bertumpu pada proses yang adil dan inklusif
(Hamid & Mohamad, 2016; Yusli, 2025).

Disarikan ke dalam kerangka operasional, lima dimensi profetik di atas dapat
diorkestrasi menjadi tiga strategi praktis yang saling menguatkan. Pertama, pembiasaan
karakter yang mengintegrasikan siddiq amanah tabligh dalam rutinitas sekolah mulai dari
kontrak integritas, refleksi nilai, hingga peer coaching komunikasi empatik untuk
menumbuhkan iklim etis dan keselamatan psikologis (Fitriani et al., 2022; Figri et al., 2025;
Anisa, 2024). Kedua, kebijakan partisipatif yang memformalkan shdra melalui forum
musyawarah berkala, peta pendelegasian yang jelas, papan kendali kinerja, dan feedback
loop digital; rancangan ini memperkuat rasa memiliki, mempercepat adopsi kebijakan, dan
menyehatkan kultur akuntabilitas (Hermawan et al., 2020; Masykur & Sunarto, 2025; Inayati
et al., 2024). Ketiga, integrasi kurikulum berbasis teknologi sebagai pengejawantahan fatanah
memakai kerangka TPACK/SAMR, pemetaan kompetensi digital guru, dan analitik
pembelajaran agar inovasi teknologi berakar pada nilai, relevan dengan konteks lokal, dan
terukur dampaknya pada hasil belajar (Mulyanto, 2025; Siswahyuningsih et al., 2025; Yusuf &
Iswantir, 2024). Ketiganya menyatu dalam ekosistem yang menempatkan nilai sebagai
kompas, partisipasi sebagai mesin legitimasi, dan data sebagai penuntun adaptasi.

KESIMPULAN

Sintesis atas sumber-sumber primer dan kontemporer menunjukkan bahwa sifat profetik
Nabi Muhammad SAW siddiq (kejujuran), amanah (dapat dipercaya), tabligh (komunikasi
kebenaran), dan fatanah (kebijaksanaan) yang dipraktikkan melalui shdra (musyawarah)
bukan hanya fondasi moral, tetapi juga prasyarat operasional bagi kepemimpinan inovatif di
pendidikan Islam. Shiddiq dan amanah membangun kepercayaan dan akuntabilitas sebagai
modal sosial untuk bereksperimen serta belajar dari kegagalan; tabligh memastikan
komunikasi visi yang jelas, empatik, dan multi-arah; fatonah mengarahkan adaptasi strategis
berbasis pembelajaran organisasi; sementara shira menegakkan tata kelola partisipatif yang
melahirkan dukungan luas terhadap perubahan. Model “Kepemimpinan Inovatif Profetik”
menautkan dua lingkaran inti nilai yang stabil dan lingkaran aplikatif yang dinamis sehingga
inovasi kurikulum, pedagogi, dan manajemen sekolah dapat berlangsung terukur, kontekstual,
dan berkelanjutan di madrasah serta pesantren, seraya menjawab disrupsi digital, tuntutan
transparansi, dan agenda pembentukan karakter.

REKOMENDASI

Pertama, institusi pendidikan Islam perlu memformalkan integritas (siddiq) dan
akuntabilitas pemberdayaan (amanah) melalui kebijakan transparansi keputusan dan
pengelolaan sumber daya, mekanisme pencegahan kecurangan, penetapan peran tanggung
jawab yang jelas, serta siklus umpan balik berkala untuk menumbuhkan kepercayaan,
keselamatan psikologis, dan rasa memiliki terhadap inovasi. Kedua, kuatkan tabligh sebagai
komunikasi transformasional dengan merumuskan narasi visi yang singkat jelas inspiratif,
melatih active listening bagi pimpinan dan guru, serta membangun kanal komunikasi multi-
arah dengan warga sekolah dan orang tua agar partisipasi dan legitimasi meningkat. Ketiga,
operasionalkan fatanah melalui environmental scanning (termasuk tren EdTech/Al), integrasi
kurikulum berbasis kerangka TPACK/SAMR, mentoring guru, dan manajemen perubahan
bertahap berbasis data agar sekolah bertumbuh sebagai learning organization yang tanggap
disrupsi. Keempat, institusikan shara melalui forum musyawarah terjadwal, pembentukan task
force lintas pemangku kepentingan, serta SOP partisipasi yang jelas untuk memastikan
keputusan inklusif dan berlandas kebijaksanaan kolektif. Kelima, tetapkan indikator kinerja
kunci misalnya kepercayaan dan keselamatan psikologis, pemberdayaan guru, partisipasi
pemangku kepentingan, tingkat adopsi inovasi kurikulum/teknologi, dan capaian belajar

Empiricism Journal, Vol 6, No 3, September 2025 1555



Ramdana et al. Analisis Kepemimpinan Inovatif dalam Kepemimpinan .........

karakter serta jalankan penjaminan mutu berkelanjutan agar model Kepemimpinan Inovatif
Profetik benar-benar menghasilkan perubahan yang terukur, etis, dan berjangka panjang.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, M. R. S. (2015). Al Muwaththa’ Imam Malik. Pustaka Azzam.

Ahmed, E. (2020). Systematic review of research on educational leadership and management
in muslim societies. Educational Management Administration & Leadership, 51(1), 52-
74. https://doi.org/10.1177/1741143220973658

Akhyar, D. (2025). Membentuk karakter peserta didik dengan pendekatan deep learning.
ghiroh, 3(2). https://doi.org/10.61966/ghiroh.v3i2.61

Al-Mubarakfuri, S. (2016). Ar-Rahiq al-Makhtum-Sirah Nabawiyah: Sejarah Lengkap
Kehidupan Nabi Muhammad Salallahu ’alaihi wasalam.

Amalia, I. and Herianingrum, S. (2015). Implementasi nilai tabligh pada tenaga pengajar dalam
proses belajar mengajar di madrasah aliyah negeri mojokerto. Jurnal Ekonomi Syariah
Teori Dan Terapan, 2(10), 828. https://doi.org/10.20473/vol2iss201510pp828-849

Anisa, L. (2024). The leadership of prophet muhammad: an ethical modelin facing modern
leadership crises. Leadership Jurnal Mahasiswa Manajemen Pendidikan Islam, 6(1), 58-
76. https://doi.org/10.32478/leadership.v6i1.2669

Arifin, M. (2011). Kapita Selekta Pendidikan Islam. PT Bumi Aksara.

Armila, N., DZ, A., & Widiantari, D. (2024). Application of prophetic democratic leadership
mudirah at pondok pesantren tahfiz putri khoiro ummah yogyakarta. ARJI, 6(4).
https://doi.org/10.61227/arji.v6i4.243

Armstrong, K. (2006). Muhammad : a prophet for our time. In Eminent lives series (Vol. 4,
Issue Summer 2010).

At-Tirmidzi, 1. (2023). Syama’il Muhammadiyyah. Insan Kamil.

Badrun, B. (2024). Enhancing islamic education: the role of madrasah-based management in
islamic boarding schools. Al-Ishlah Jurnal Pendidikan, 16(2).
https://doi.org/10.35445/alishlah.v16i2.5153

Baqi, M. F. A. (2017). Shahih Bukhari Muslim (Vol. 17). PT Elex Media Komputndo.

Chanifah, N., Samsudin, A., & Ansori, |. (2024). Quranic leadership: the effort to realize the
integrity of leaders in preventing corruption. International Journal of Educational
Management and Innovation, 5(1), 24-38. https://doi.org/10.12928/ijemi.v5i1.9173

Fauzi, I. (2018). Buku Manajemen Pendidikan Ala Rasulullah. In Journal information (Vol. 10,
Issue 1, p. 126). http://digilib.iain-jember.ac.id/1547/1/Buku Manajemen Pendidikan Ala
Rasulullah - Imron Fauzi - 2019.pdf%0Ahttps://femea.mitsubishielectric.com/ar/products-
solutions/factory-automation/index.html%O0Ahttps://repository.unja.ac.id/5952/

Figri, D., Muhaemin, M., & Said, R. (2025). Transformational leadership in islamic education:
the role of madrasa principals in enhancing teacher religiosity. At Turots Jurnal
Pendidikan Islam, 1-11. https://doi.org/10.51468/jpi.v7i1.831

Fitriani, F., Hafidhuddin, D., Husaini, A., & Mujahidin, E. (2022). Konsep pendidikan karakter
kepemimpinan profetik dan implementasinya di sekolah dasar islam terpadu nurul fikri.
Ta Dibuna Jurnal Pendidikan Islam, 11(4), 505.
https://doi.org/10.32832/tadibuna.v11i4.8268

Ghazali, Z. |. (2023). Prophetic Leadership in Islamic Educational Institutions in the 4.0 Era.
Al-Abshar:  Journal of Islamic  Education  Management, 2(1), 26-48.
https://doi.org/10.58223/al-abshar.v2i1.61

Gynanjar, M. (2025). The implementation of quranic values in the management of modern
pesantren in indonesia. Reslaj Religion Education Social Laa Roiba Journal, 7(9).
https://doi.org/10.47467/reslaj.v7i9.8894

Hafniati, H. (2018). Aspek-aspek filosofi kepemimpinan dalam al-qur'an dan as-sunnah. Al-
Adyan Jurnal Studi Lintas Agama, 13(1), 111-134.
https://doi.org/10.24042/ajsla.v13i1.2947

Hamdanah, H., & Sholihah, M. (2023). Implementation of the Islamic Leadership Model in
Educational Administration at Madrasah Ibtidaiyah. Southeast Asian Journal of Islamic
Education, 5(2), 207-220. https://doi.org/10.21093/sajie.v5i2.6118

Empiricism Journal, Vol 6, No 3, September 2025 1556


https://doi.org/10.61966/ghiroh.v3i2.61

Ramdana et al. Analisis Kepemimpinan Inovatif dalam Kepemimpinan .........

Hamid, S. and Mohamad, A. (2016). Amalan syura dalam kalangan guru besar dan
hubungannya terhadap komitmen kerja guru. Sains Humanika, 8(3-2).
https://doi.org/10.11113/sh.v8n3-2.963

Hermawan, |., Ahmad, N., & Suhartini, A. (2020). Konsep amanah dalam perspektif pendidikan
islam. Qalamuna Jurnal  Pendidikan Sosial Dan  Agama, 12(2).
https://doi.org/10.37680/galamuna.v12i2.389

Hidayah, M. N., Abid, M. K., Muhammad, N., & Muhammad, P. (2024). Implementasi Sifat —
Sifat Nabi Muhammad dalam Kepemimpinan pendidikan di Masa Modern. Jurnal
Pendidikan Islam, 15(2), 92—99.

Hidayat, R. (2016). llmu Pendidikan Islam Menuntun Arah Pendidikan Islam Indonesia (C.
Wijaya (ed.)). LPPI.

Ihsan, M. and Mustomi, O. (2025). Normative review of direct regional head elections in the
perspective of constitutional democracy and the principle of shura in islamic law. At-
Turas Jurnal Studi Keislaman, 12(3), 379-392. https://doi.org/10.33650/at-
turas.v12i3.12459

Inayati, E., Faiza, G., & Dewi, W. (2024). Consultative leadership and ethical governance in
non-formal islamic education: a case study of musyawarah practice. Journal of Islamic
Education Management Research, 2(2), 117-124.
https://doi.org/10.14421/jiemr.2024.22-03

Kartika, 1. (2025). Integrasi nilai-nilai islam dalam kepemimpinan pendidikan. At-Tadris Journal
of Islamic Education, 4(2), 315-324. https://doi.org/10.56672/vf6x5n20

Latif, I. and Fatmawati, F. (2020). Argumentasi konsep jihad jamaah tabligh di kecamatan
minasatene, pangkep sulawesi selatan. Mazahibuna, 151-163.
https://doi.org/10.24252/mh.v2i2.15021

Liswandari, A. L. (2022). Kecerdasan Spiritual, Kepatuhan Peraturan dan Pembelajaran
Pendidikan Agama Islam: Studi Fenomenologi. Jurnal Pendidikan Agama Islam Al-
Thariqah, 7(2), 478-490. https://doi.org/10.25299/al-tharigah.2022.vol7(2).6219

Mahfudh, M. (2022). Konstruksi kepemimpinan transformatif di lembaga pendidikan islam.
Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences, 3(2), 131-150.
https://doi.org/10.33367/ijhass.v3i2.3005

Maktumah, L. and Minhaiji, M. (2020). Prophetic leadership dan implementasinya dalam
lembaga pendidikan islam. Jurnal Pendidikan Islam Indonesia, 4(2), 133-148.
https://doi.org/10.35316/jpii.v4i2.196

Masykur, A. and Sunarto, S. (2025). Kepemimpinan dalam konteks pendidikan islam.
Karakter, 2(2), 269-280. https://doi.org/10.61132/karakter.v2i2.603

Muh Habibulloh. (2024). The Role of Islamic Education in Building Interreligious Tolerance in
Indonesia. International Journal of Education Management and Religion, 1(2), 63-82.
https://doi.org/10.71305/ijemr.v1i2.103

Mulyanto, A. (2025). Prophetic leadership as a strategy to improve teacher performance in
traditional islamic educational institutions. International Journal of Sustainable Social
Science (ljsss), 3(2), 105-114. https://doi.org/10.59890/ijsss.v3i2.4

Mulyasa. (2022). Manajemen dan Kepemimpinan Kepala Sekolah. PT Bumi Aksara.

Na’imah, T., Tjahjono, H., & Madijid, A. (2021). A sequential exploratory approach to study the
workplace well-being of islamic school teachers. Journal of Southwest Jiaotong
University, 56(2), 123-138. https://doi.org/10.35741/issn.0258-2724.56.2.11

Noor, I. H., & Dartim, D. (2021). Kepemimpinan Transformasional Dalam Pendidikan Islam
Yang Unggul. Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, 5(1), 68—
84. https://doi.org/10.23917/iseedu.v5i1.15993

Putri Wulandari, Samsu Alam.L, Yulia Afriliana, Jamrizal Jamrizal, & Samsu Samsu. (2024).
Peran Kepemimpinan Rasulullah dalam Pengembangan Pendidikan Islam dan Warisan
Peradaban Islam. Hikmah: Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam, 2(1), 20-34.
https://doi.org/10.61132/hikmah.v2i1.512

Rahmatullah, R. and Maisyarah, M. (2025). Strategic management model based on islamic
values in islamic boarding school education. Leadership Jurnal Mahasiswa Manajemen
Pendidikan Islam, 6(2), 218-234. https://doi.org/10.32478/leadership.v6i2.3760

Empiricism Journal, Vol 6, No 3, September 2025 1557



Ramdana et al. Analisis Kepemimpinan Inovatif dalam Kepemimpinan .........

Rochim, A. and Muttagien, M. (2025). Keadilan, amanah, dan musyawarah: integrasi nilai
kepemimpinan islam dalam manajemen pendidikan modern. Jurnal Visi Manajemen,
11(2), 01-12. https://doi.org/10.56910/jvm.v11i2.513

Rosidin, R. (2018). Kepemimpinan pendidikan dalam al-quran (studi pustaka kisah-kisah
dalam al-quran). Journal Ta Limuna, 6(1), 33-45.
https://doi.org/10.32478/talimuna.v6i1.192

Sagala, S. (2013). Administrasi pendidikan kontemporer. Alfabeta.

Shabana, R., Siddiqui, M., & Taiba, S. (2023). Prevailing legacy of the khulafa-e-rashidin: their
enduring influence on present age islamic governance. Al-Qamar, 105-118.
https://doi.org/10.53762/algamar.06.02.e08

Siswahyuningsih, Z., Ambarawadi, N., Jaswadi, J., Aziz, A., & Efendi, N. (2025). Leading with
prophetic integrity: strengthening islamic education through shiddiq, amanah, and
fathanah. Managere Indonesian Journal of Educational Management, 7(2), 224-235.
https://doi.org/10.52627/managere.v7i2.868

Sultoni, S., Gunawan, I., Firawati, A. A., & Cahyaningtyas, A. (2022). Validity and Reliability of
the Student Work Readiness Scale. JAMP: Jurnal Administrasi Dan Manajemen
Pendidikan, 5(2), 176—185. https://doi.org/10.17977/um027v5i22022p176

Suwignyo, A., & Yuliantri, R. D. A. (2023). An Analysis of the Discursive Gap in the Ideas and
Practices of Musyawarah Mufakat in the Indonesian Nation-State Formation, 1900-
1980s. Paramita, 33(1), 1-15. https://doi.org/10.15294/paramita.v33i1.41514

Syam, E., Pascawati, P., & Sjahruddin, H. (2020). Kontribusi dimensi gaya kepemimpinan
islami pada kinerja guru. Jurnal Ekonomi Dan Bisnis Dharma Andalas, 22(2), 210-220.
https://doi.org/10.47233/jebd.v22i2.134

Syams, A. (2018). Implementasi prophetic leadership di mi nurul ulum bantul. Edukasia
Islamika, 105. https://doi.org/10.28918/jei.v3i1.1681

Taufik, T. (2023). Determination of islamic leadership: amanah, fatonah, tabligh, siddig.
International ~ Journal ~ of  Advanced  Multidisciplinary, 2(2), 274-283.
https://doi.org/10.38035/ijam.v2i2.271

Wiyono, J. (2020). The “great man” theory dalam perspektif islam: kontribusi kepemimpinan
islam untuk memberdayakan collective leadership di pondok pesantren riyadlul jannah
mojokerto. Jebdeer Journal of Entrepreneurship Business Development and Economic
Educations Research, 2(2), 1-14. https://doi.org/10.32616/jbr.v2i2.236

Wulandari, P., Alam.L, S., Afriliana, Y., Jamrizal, J., & Samsu, S. (2024). Peran kepemimpinan
rasulullah dalam pengembangan pendidikan islam dan warisan peradaban islam.
Hikmah, 2(1), 20-34. https://doi.org/10.61132/hikmah.v2i1.512

Yanti, L., & Zulkarnain, N. (2021). Mengatasi Pecandu Game Online Melalui Dakwah Online.

Yusli, Y. (2025). Educational leadership in madrasah aliyah (ma) al-huda in the perspective of
the qur'an surah an-nisa ayat 58 and ali ‘imron ayat 159. INJURIES, 3(3), 168-181.
https://doi.org/10.61227/injuries.v3i3.200

Yusuf, M. and Iswantir, |. (2024). Penerapan prinsip-prinsip manajemen pendidikan islam:
studi kasus madrasah ibtidaiyah swasta al-ikhwan bukittinggi, sumatera barat. Al-Aulia
Jurnal Pendidikan Dan limu-limu Keislaman, 10(1), 1-14.
https://doi.org/10.46963/aulia.v10i1.1505

Empiricism Journal, Vol 6, No 3, September 2025 1558



