
Empiricism Journal 
https://journal-center.litpam.com/index.php/empiricism 
email: empiric.journal@gmail.com  

Vol. 6, No 3, Sep. 2025 
e-ISSN: 2745-7613 

pp. 1549-1558 

 

 Received: September 2025 Revised: September 2025 Published: September 2025 1549 

 

Analisis Kepemimpinan Inovatif dalam Kepemimpinan Pendidikan 
Nabi Muhammad SAW 

Sohri Ramdana1*, Muhammad2, Ahyar3 
Program Studi Pendidikan Agama Islam, Pascasarjana, UIN Mataram, Jl. Gajah Mada 

No.100, Jempong Baru, BaruKec. Sekarbela, Kota Mataram, Nusa Tenggara Barat, 
Indonesia 83116. 

 Email Korespondensi: 240701008.mhs@uinmataram.ac.id 

Abstrak 

Kajian tentang kepemimpinan Nabi Muhammad SAW sebagai model ideal telah banyak dilakukan, namun artikulasi 
operasionalnya sebagai kerangka kepemimpinan inovatif bagi pendidikan Islam kontemporer yang dihadapkan 
pada disrupsi digital dan degradasi karakter masih minim. Studi ini bertujuan mengisi celah tersebut dengan 
merekontekstualisasikan sifat-sifat kepemimpinan Nabi ke dalam konsep kepemimpinan inovatif yang aplikatif. 
Penelitian menggunakan desain kualitatif melalui studi kepustakaan, menganalisis sumber primer dan sekunder 
dengan teknik analisis isi. Temuan ini memetakan kepemimpinan Nabi ke dalam dua dimensi yakni dimensi 
personal seperti (siddiq, amanah, tabligh, fathonah) dan dimensi publik (seperti keteladanan, musyawarah, dan 
komunikasi efektif). Berdasarkan peta tersebut, kepemimpinan inovatif didefinisikan secara operasional sebagai 
kapasitas pemimpin mengintegrasikan nilai-nilai profetik yang universal dengan strategi yang adaptif, kolaboratif, 
dan berbasis teknologi. Studi ini mengajukan model transformatif yang mengoperasionalkan nilai profetik melalui 
tiga strategi praktis: pembiasaan karakter, kebijakan partisipatif, dan integrasi kurikulum berbasis teknologi. 
Kontribusi utama riset ini terletak pada perumusan kerangka operasional yang dapat diadopsi lembaga pendidikan 
Islam untuk merespons tantangan era digital secara terukur. 

Kata kunci: Kepemimpinan Nabi Muhammad SAW; Inovasi Pendidikan; Transformasi Digital. 

Analysis of Innovative Leadership in the Educational Leadership of 

Prophet Muhammad SAW 

Abstract 

Studies on the leadership of the Prophet Muhammad (peace be upon him) as an ideal model are abundant, yet the 
operational articulation of that model as an innovative leadership framework for contemporary Islamic education 
facing digital disruption and character degradation remains limited. This study aims to fill that gap by 
recontextualizing the Prophet’s leadership qualities into an applicable concept of innovative leadership. Using a 
qualitative design through a literature study, it analyzes primary and secondary sources with content analysis 
techniques. The findings map the Prophet’s leadership into two dimensions: a personal dimension (ṣiddīq, amānah, 
tablīgh, fatanah) and a public dimension (such as exemplary conduct, consultation/shūrā, and effective 
communication). Based on this mapping, innovative leadership is operationally defined as a leader’s capacity to 
integrate universal prophetic values with strategies that are adaptive, collaborative, and technology-based. The 
study proposes a transformative model that operationalizes prophetic values through three practical strategies: 
character habituation, participatory policy, and technology-integrated curriculum design. The main contribution of 
this research lies in formulating an operational framework that Islamic educational institutions can adopt to respond 
measurably to the challenges of the digital era. 

Keywords: Leadership of the Prophet Muhammad SAW; Educational Innovation; Digital Transformation.. 

How to Cite: Ramadhan, S., Muhammad, M., & Ahyar, A. (2025). Analisis Kepemimpinan Inovatif dalam 
Kepemimpinan Pendidikan Nabi Muhammad SAW. Empiricism Journal, 6(3), 1549–1558. 
https://doi.org/10.36312/ej.v6i3.3566                                        

https://doi.org/10.36312/ej.v6i3.3566 
Copyright© 2025, Ramdana et al. 

This is an open-access article under the CC-BY-SA License. 

 

PENDAHULUAN 
Pendidikan, sebagai pilar pembangunan peradaban, memikul tanggung jawab ganda: 

bukan hanya sebagai sarana transfer ilmu pengetahuan (transfer of knowledge), melainkan 
juga sebagai wahana pembentuk karakter (transfer of value). Dalam konteks inilah figur Nabi 
Muhammad SAW hadir sebagai teladan paripurna, khususnya dalam memadukan dimensi 
spiritual, manajerial, dan inovatif dalam kepemimpinan pendidikan. Namun, ironisnya, dunia 
pendidikan kontemporer justru dihadapkan pada krisis kepemimpinan yang ditandai dengan 
menurunnya profesionalisme dan merebaknya kasus etika, sehingga menjadikan model 

https://journal-center.litpam.com/index.php/empiricism
mailto:empiric.journal@gmail.com
mailto:240701008.mhs@uinmataram.ac.id
https://doi.org/10.36312/ej.v6i3.3566
https://doi.org/10.36312/ej.v6i3.3566
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ramdana et al. Analisis Kepemimpinan Inovatif dalam Kepemimpinan ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 3, September 2025 1550 

 

kepemimpinan Rasulullah SAW semakin relevan untuk dikaji ulang tidak hanya sebagai 
inspirasi normatif, namun lebih jauh sebagai sebuah kerangka operasional yang aplikatif. 

Telaah terhadap literatur yang ada menunjukkan bahwa sebagian besar kajian 
mengenai kepemimpinan Nabi Muhammad SAW seperti yang dikemukakan oleh Armstrong 
(2006), Fauzi (2018), dan Hidayat (2016) telah berhasil mendokumentasikan sifat-sifat beliau 
yang luhur, seperti siddiq (jujur), amanah (dapat dipercaya), dan keteladanan dalam 
bermasyarakat. Studi-studi terkini, misalnya oleh Ghazali (2023) dan Hidayah et al. (2024), 
bahkan telah mulai menyoroti relevansi nilai-nilai tersebut di era digital. Akan tetapi, sebuah 
celah akademik (research gap) masih terbuka; literatur yang ada cenderung berhenti pada 
deskripsi historis-normatif dan belum beranjak kepada perumusan kerangka operasional yang 
sistematis. Dengan kata lain, belum ada upaya yang komprehensif untuk menjawab 
pertanyaan mendasar: Bagaimana sifat-sifat profetik tersebut dapat ditransformasikan 
menjadi indikator perilaku yang terukur dalam konteks kepemimpinan inovatif untuk 
memecahkan masalah pendidikan masa kini, seperti disrupsi teknologi dan degradasi 
karakter. 

Oleh karena itu, kebaruan penelitian (novelty) ini hadir dengan proposisi untuk mengisi 
celah tersebut melalui sebuah transformasi konseptual. Penelitian ini tidak sekadar 
mengulang narasi keteladanan, tetapi berambisi untuk merekontekstualisasikannya ke dalam 
sebuah model “Kepemimpinan Inovatif Profetik” yang operasional. Model ini didefinisikan 
sebagai kapasitas seorang pemimpin dalam mengintegrasikan nilai-nilai profetik yang 
universal dengan pendekatan strategis, kolaboratif, dan adaptif terhadap perubahan zaman. 
Untuk memastikan kerangka ini dapat diimplementasikan, penelitian kemudian 
mengoperasionalkannya ke dalam seperangkat indikator perilaku yang konkret. Indikator-
indikator tersebut mencakup kemampuan dalam berinovasi yang berbasis nilai (value-based 
innovation) dengan berlandaskan integritas (shiddiq) dan akuntabilitas (amanah); 
berkomunikasi secara transformasional (tabligh) yang transparan dan inspiratif; mengambil 
keputusan secara partisipatif (shura) yang inklusif; menunjukkan adaptasi strategis (fathonah) 
dalam menghadapi disrupsi; serta mewujudkan keteladanan yang memberdayakan (uswah 
hasanah) melalui etos kerja dan komitmen yang tinggi. 

Berdasarkan kerangka operasional inilah, rumusan masalah penelitian ini secara 
eksplisit dirumuskan yakni “Bagaimana sifat-sifat kepemimpinan Nabi Muhammad SAW dapat 
dioperasionalisasikan ke dalam kerangka kepemimpinan inovatif profetik beserta indikatornya 
untuk menjawab tantangan pendidikan Islam di era kontemporer?” Dengan fokus pada 
pertanyaan ini, penelitian ini tidak hanya menawarkan perspektif teoretis yang segar, tetapi 
juga memberikan peta jalan yang praktis bagi para pemimpin pendidikan untuk mewujudkan 
lembaga yang tidak hanya religius secara doktrin, tetapi juga unggul dan adaptif secara 
inovatif. 

METODE 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kepustakaan 

(library research). Pendekatan ini dipilih untuk mendalami dan mengonstruksi makna dari nilai-
nilai kepemimpinan profetik Nabi Muhammad SAW yang tersebar dalam berbagai teks dan 
literatur. Data dalam penelitian ini bersifat dokumenter, yang seluruhnya diperoleh dari 
sumber-sumber tertulis. 

Sumber Data dan Teknik Pengumpulan Data 
Sumber data terdiri atas dua kategori, yaitu sumber primer dan sekunder. Sumber primer 

penelitian ini adalah kitab-kitab klasik yang menjadi rujukan otoritatif sirah nabawiyah (sejarah 
kehidupan Nabi) dan syamail (sifat-sifat Nabi), yang secara eksplisit membahas 
kepemimpinan dan metode pendidikan Beliau. Kitab-kitab utama yang dijadikan fondasi 
analisis adalah: 
1. Ar-Rahīq al-Makhtūm (Sirah Nabawiyah) karya Shafiyyurrahman al-Mubarakfuri (Al-

Mubarakfuri, 2016). Kitab ini dipilih karena memberikan narasi sejarah yang komprehensif 
dan diakui secara luas. 

2. Al-Syama'il al-Muhammadiyyah karya Imam al-Tirmidzi. Kitab ini menjadi rujukan primer 
untuk mengidentifikasi sifat-sifat fisik, akhlak, dan kebiasaan sehari-hari Nabi Muhammad 
SAW (At-Tirmidzi, 2023). 



Ramdana et al. Analisis Kepemimpinan Inovatif dalam Kepemimpinan ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 3, September 2025 1551 

 

3. Shahih al-Bukhari dan Shahih Muslim (Baqi, 2017), khususnya pada kitab-kitab yang 
membahas perilaku, muamalah, dan kepemimpinan Nabi (Hadits). Kedua kitab hadits ini 
menjadi sumber otentik untuk menganalisis perkataan dan tindakan Nabi secara langsung. 

4. Al-Muwattha' karya Imam Malik (Abdullah, 2015), sebagai representasi awal kodifikasi 
tradisi Nabi yang juga mencerminkan praktik kepemimpinan dalam masyarakat. 

Sumber sekunder meliputi buku, artikel jurnal ilmiah, dan publikasi akademik 
kontemporer yang relevan dengan topik kepemimpinan inovatif dan pendidikan Islam. Data 
dikumpulkan dengan teknik dokumentasi, yakni dengan mencatat, mengutip, dan merekam 
semua informasi yang relevan dengan fokus penelitian dari sumber-sumber tersebut. 

Teknik Analisis Data 
Data yang telah terkumpul dianalisis menggunakan teknik Analisis Isi (Content Analysis) 

model Miles dan Huberman, yang melibatkan tiga tahapan interaktif, yaitu, reduksi data, 
penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Proses analisis dilakukan dengan langkah-langkah 
operasional sebagai berikut: 
1. Pengodean (Coding): Seluruh data mentah dari sumber primer dan sekunder dibaca secara 

saksama dan dikodekan berdasarkan kemunculan konsep-konsep kunci. Sebuah coding 
manual awal dikembangkan berlandaskan rumusan masalah, yang memuat kategori utama 
seperti, Sifat Personal Nabi, Sifat Publik Nabi, Tantangan Pendidikan Modern, dan Konsep 
Inovasi. 

2. Reduksi Data: Kode-kode yang telah dibuat kemudian disaring dan dikelompokkan ke 
dalam tema-tema yang lebih terstruktur. Misalnya, berbagai kutipan tentang kejujuran, 
amanah, dan ketekunan direduksi ke dalam tema besar "Dimensi Sifat Personal". 

3. Penyajian Data: Tema-tema yang telah teridentifikasi kemudian disajikan dalam sebuah 
matriks atau tabel untuk memetakan hubungan dan frekuensi kemunculannya. Hal ini 
memudahkan dalam melihat pola dan hubungan antara nilai profetik dengan indikator 
kepemimpinan inovatif. Untuk keperluan ini, kerangka konseptual analisis disajikan dalam 
bentuk tabel di bawah ini. 

Tabel 1. Kerangka Operasionalisasi Kepemimpinan Inovatif Profetik 

Nilai Profetik 
(Sumber Data) 

Konsep Kepemimpinan Indikator Operasional dalam Konteks 
Pendidikan 

Shiddiq  
(Kejujuran) 

Integritas & Inovasi 
Berbasis Nilai, (Arifin, 
2011), (Hidayat, 2016), 
dan (Fauzi, 2018) 

Transparansi dalam pengelolaan 
anggaran; Konsistensi antara perkataan 
dan tindakan; Menciptakan sistem anti-
kecurangan. 

Amanah  
(Dapat Dipercaya) 

Akuntabilitas (Hamdanah 
& Sholihah (2023) 

Bertanggung jawab atas hasil 
keputusan; Pengelolaan sumber daya 
yang transparan; Memenuhi janji dan 
komitmen kepada guru dan siswa. 

Tabligh  
(Komunikasi) 

Komunikasi 
Transformasional 
Yanti & Zulkarnain (2021) 
dan Habibulloh (2024) 

Menyampaikan visi dengan jelas dan 
inspiratif; Membangun dialog terbuka 
dengan seluruh pemangku kepentingan; 
Memberikan umpan balik yang 
membangun. 

Fathona 
(Kebijaksanaan) 

Adaptasi Strategis (Sultoni 
et al., 2022), (Liswandari, 
2022) dan (Wulandari et 
al., 2024) 

Menganalisis tren pendidikan global; 
Merancang kurikulum yang relevan 
dengan zaman; Mengelola konflik 
dengan bijaksana dan solutif. 

Shura  
(Musyawarah) 

Keputusan Partisipatif 
(Suwignyo & Yuliantri, 
2023) dan (Noor & Dartim, 
2021) 

Melibatkan guru dalam perumusan 
kebijakan sekolah; Membentuk tim kerja 
yang kolaboratif; Menerapkan sistem 
umpan balik untuk siswa dan orang tua. 

Penarikan Kesimpulan dan Verifikasi: Dari matriks tersebut, kesimpulan ditarik 
mengenai pola transformasi nilai profetik menjadi kepemimpinan inovatif. Validitas data dan 
kesimpulan diperkuat dengan teknik triangulasi sumber, yaitu dengan membandingkan dan 



Ramdana et al. Analisis Kepemimpinan Inovatif dalam Kepemimpinan ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 3, September 2025 1552 

 

menguji konsistensi temuan dari berbagai sumber data (kitab klasik, buku, dan jurnal) untuk 
memastikan kredibilitas interpretasi. 

HASIL DAN PEMBAHASAN  
Analisis Kritis terhadap Sifat Kepemimpinan Nabi Muhammad SAW dan Sintesisnya ke 
dalam Kerangka Inovatif 

Analisis konten mendalam terhadap sumber primer dan sekunder tidak hanya berhasil 
mengidentifikasi sifat-sifat kepemimpinan Nabi Muhammad SAW, tetapi lebih jauh berhasil 
mensintesis dan memetakannya ke dalam sebuah kerangka teoritis yang kohesif. Berbeda 
dengan studi-studi sebelumnya yang seringkali berhenti pada pendeskripsian sifat-sifat 
tersebut secara terpisah, temuan kritis penelitian ini justru terletak pada interkoneksi yang erat 
antara dimensi personal dan publik, serta relevansinya yang transformatif bagi konsep 
kepemimpinan inovatif modern. 

Sebagai contoh, analisis komparatif antara kitab Ar-Rahīq al-Makhtūm (Al-Mubarakfuri, 
2016) dan Al-Syamā'il al-Muhammadiyyah (Imam al-Tirmidzi) mengungkap konsistensi naratif 
bahwa sifat Shiddiq dan Amanah bukan hanya fondasi moral, tetapi merupakan prasyarat 
operasional untuk membangun kepercayaan (trust)—sebuah mata uang sosial yang kritikal 
dalam memimpin inovasi yang penuh ketidakpastian. Sementara itu, literatur kontemporer 
oleh Ghazali (2023) dan  Mulyasa (2022), menegaskan bahwa tanpa kepercayaan, upaya 
inovasi apa pun akan sulit mendapatkan dukungan dan adopsi. Sintesis ini menunjukkan 
bahwa nilai profetik bukanlah penghambat, melainkan katalis untuk inovasi yang berkelanjutan 
dan bertanggung jawab. 

Demikian pula, sifat Fathonah yang banyak didokumentasikan dalam keputusan 
strategis Nabi (seperti dalam Perang Khandaq) dan dalam metode pengajaran yang variatif, 
menunjukkan sebuah paradigma kecerdasan kontekstual. Ketika dikontraskan dengan teori 
kepemimpinan inovatif modern (Sagala, 2013), Fathonah ini tidak sekadar berarti cerdas, 
tetapi memiliki padanan operasional sebagai kemampuan untuk berpikir sistemik (systems 
thinking) dan beradaptasi secara strategis (strategic adaptation), yaitu kemampuan membaca 
lingkungan, mengantisipasi perubahan, dan merancang solusi yang tepat konteks. 

Konstruksi Model Kepemimpinan Inovatif Profetik 
Berdasarkan sintesis kritis di atas, penelitian ini berhasil mengkonstruksi sebuah model 

teoritis yang dinamakan "Model Kepemimpinan Inovatif Profetik". Model ini berposisi sebagai 
sebuah kerangka integratif yang menjembatani nilai-nilai abadi kepemimpinan Nabi dengan 
tuntutan kompetensi kepemimpinan pendidikan abad ke-21. 

Model ini terdiri dari dua lingkaran konsentris: 
1. Lingkaran Inti (Nilai Profetik): Berisi empat sifat dasar (Shiddiq, Amanah, Tabligh, 

Fathonah) yang bersifat stabil dan universal, berfungsi sebagai kompas moral dan spiritual. 
2. Lingkaran Aplikatif (Kompetensi Inovatif): Merupakan manifestasi operasional dari 

lingkaran inti ke dalam lima kompetensi kepemimpinan inovatif yang dinamis dan 
kontekstual. 

Hubungan antara keduanya bersifat simbiotik dan transformatif. Nilai inti 
dioperasionalkan menjadi kompetensi inovatif, sementara praktik inovasi tersebut selalu diuji 
dan diarahkan oleh kompas nilai inti. Untuk memvisualisasikan pemetaan dan transformasi ini 
secara jelas, berikut disajikan tabel sintesis. 

Tabel 2. Transformasi Nilai Profetik menjadi Kompetensi Kepemimpinan Inovatif dalam 
Pendidikan 

Nilai Profetik  
(Lingkaran Inti) 

Konsep 
Operasional 

Indikator Perilaku 
dalam Kepemimpinan 
Pendidikan Inovatif 

Dampak yang 
Diharapkan 

Shiddiq  
(Kejujuran) 

Integritas & Inovasi 
Berbasis Nilai 

Transparan dalam 
pengambilan keputusan 
dan pengelolaan sumber 
daya; Konsisten antara 
perkataan dan tindakan; 
Menciptakan sistem yang 
mencegah kecurangan. 

Terbangunnya tru
st yang 
memungkinkan 
eksperimen dan 
pembelajaran dari 
kegagalan dalam 
berinovasi. 



Ramdana et al. Analisis Kepemimpinan Inovatif dalam Kepemimpinan ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 3, September 2025 1553 

 

Nilai Profetik  
(Lingkaran Inti) 

Konsep 
Operasional 

Indikator Perilaku 
dalam Kepemimpinan 
Pendidikan Inovatif 

Dampak yang 
Diharapkan 

Amanah  
(Dapat 
Dipercaya) 

Akuntabilitas & 
Pemberdayaan  

Bertanggung jawab 
penuh atas hasil 
kebijakan; 
Mendelegasikan 
wewenang dengan jelas; 
Membangun sistem 
umpan balik yang 
konstruktif. 

Terciptanya 
lingkungan yang 
aman untuk 
mengambil risiko 
inovatif dan 
tumbuhnya rasa 
kepemilikan 
bersama. 

Tabligh  
(Komunikasi) 

Komunikasi 
Transformasional 

Menyampaikan visi 
inovasi dengan jelas dan 
inspiratif; Aktif 
mendengarkan dan 
membangun dialog; 
Memfasilitasi komunikasi 
multi-arah secara 
empatik. 

Visi inovasi 
dipahami dan 
dijiwai oleh 
seluruh warga 
sekolah, 
mendorong 
partisipasi aktif. 

Fathonah  
(Kebijaksanaan) 

Adaptasi Strategis 
& Pembelajaran 

Menganalisis tren 
pendidikan dan dampak 
teknologi; Merancang 
kurikulum dan metode 
pembelajaran yang 
relevan; Mengelola 
konflik dan perubahan 
secara bijaksana. 

Lembaga 
pendidikan 
menjadi adaptive 
learning 
organization yang 
tanggap terhadap 
disrupsi. 

Shura  
(Musyawarah) 

Keputusan 
Partisipatif & 
Kolaborasi 

Melibatkan guru, siswa, 
dan orang tua dalam 
perumusan kebijakan 
dan inovasi; 
Membentuk task 
force yang kolaboratif 
untuk proyek inovasi. 

Inovasi menjadi 
lebih grounded ka
rena dilandasi 
oleh 
kebijaksanaan 
kolektif dan 
memiliki 
dukungan luas. 

Kepemimpinan Nabi Muhammad yang berakar pada ṣiddīq (kejujuran), amānah (dapat 
dipercaya), tablīgh (komunikasi kebenaran), dan faṭānah (kebijaksanaan), serta dipraktikkan 
melalui shūrā (musyawarah), menyediakan fondasi etis sekaligus arsitektur operasional bagi 
transformasi pendidikan Islam di madrasah dan pesantren. Berbagai kajian menegaskan 
bahwa model profetik ini bukan sekadar cita-cita normatif, melainkan kerangka kerja yang 
relevan dan produktif untuk menjawab disrupsi digital, tuntutan transparansi, dan degradasi 
karakter (Wulandari et al., 2024; Maktumah & Minhaji, 2020). Di level kelembagaan, 
internalisasi sifat profetik berpengaruh pada tata kelola, kultur, dan performa pembelajaran: ia 
membentuk ekosistem yang kondusif bagi pengembangan integritas, keadilan, dan tanggung 
jawab, sekaligus memperkuat kapasitas adaptasi dan inovasi institusi pendidikan Islam 
(Anisa, 2024; Chanifah et al., 2024; Akhyar, 2025; Badrun, 2024). Dengan demikian, 
paradigma kepemimpinan profetik dapat diposisikan sebagai mesin penggerak yang 
menghubungkan nilai transenden dan strategi duniawi: nilai memberi arah moral, strategi 
memastikan efektivitas implementasi, terutama ketika kurikulum dan pedagogi harus relevan 
dengan teknologi serta budaya digital kontemporer (Fitriani et al., 2022; Fiqri et al., 2025). 

Dimensi ṣiddīq menempati posisi kunci karena kejujuran merupakan prasyarat 
terbentuknya trust dan akuntabilitas, dua modal sosial yang meniscayakan eksperimen dan 
pembelajaran dari kegagalan inti dari inovasi berkelanjutan. Pada tataran operasional, ṣiddīq 
terwujud melalui transparansi pengambilan keputusan, konsistensi kata–tindakan, serta 
pencegahan kecurangan dalam pengelolaan sumber daya. Iklim organisasi yang ditopang 
kepercayaan memungkinkan guru dan tenaga kependidikan mengambil risiko yang terukur 



Ramdana et al. Analisis Kepemimpinan Inovatif dalam Kepemimpinan ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 3, September 2025 1554 

 

untuk mencoba pendekatan pedagogis baru, memanfaatkan teknologi pembelajaran, dan 
membangun budaya refleksi tanpa takut disalahkan saat terjadi kegagalan yang jujur dan 
informatif (Anisa, 2024; Akhyar, 2025; Badrun, 2024). Bukti empirik pada konteks pesantren 
dan madrasah juga memperlihatkan bahwa internalisasi nilai kejujuran dalam kurikulum dan 
kultur sekolah mendorong pembentukan karakter siswa secara lebih sistemik dan 
menyeberang ke ranah kinerja institusional (Fitriani et al., 2022; Fiqri et al., 2025). Ketika 
ṣiddīq melandasi tata kelola, adopsi inovasi tidak berhenti sebagai ritual administratif; ia 
menjadi praktik yang terukur dan berkelanjutan (Wulandari et al., 2024; Maktumah & Minhaji, 
2020). 

Nilai amānah mempertebal dimensi kinerja karena menafsirkan kepemimpinan sebagai 
titipan yang menuntut akuntabilitas hasil sekaligus pemberdayaan pelaksana. Dalam desain 
kebijakan sekolah, amānah terartikulasi lewat pendelegasian wewenang yang jelas, 
penggunaan umpan balik konstruktif, serta penyiapan sistem pertanggungjawaban yang adil. 
Penelitian di lingkungan madrasah dan pesantren menunjukkan bahwa praktik amānah 
berkorelasi dengan peningkatan moralitas pendidik, partisipasi guru, dan komitmen kolektif 
terhadap tujuan sekolah (Hermawan et al., 2020; Mahfudh, 2022; Gynanjar, 2025; Masykur & 
Sunarto, 2025). Ketika kepala satuan pendidikan menempatkan diri sebagai penjaga amanat 
yang transparan dalam indikator kinerja, waktu, dan sumber daya, maka rasa memiliki (shared 
ownership) tumbuh dan memperkuat keberanian mengambil risiko inovatif yang dibutuhkan 
untuk perubahan kurikulum dan praktik pembelajaran (Yusli, 2025; Siswahyuningsih et al., 
2025). Dalam perspektif transformasional, integrasi amānah mempercepat perubahan 
organisasi, meningkatkan hasil belajar, dan menumbuhkan budaya mutu yang berorientasi 
perbaikan kontinu (Rahmatullah & Maisyarah, 2025; Yusuf & Iswantir, 2024). Teladan 
kepemimpinan demokratis profetik seperti yang digambarkan dalam studi kepemimpinan 
Ustāżah Hj. Umi Hajar mencontohkan bagaimana partisipasi asātiz dan nilai Islam dapat 
menyatu menjadi praktik kepemimpinan yang efektif dan legitimate (Armila et al., 2024; Taufik, 
2023; Syam et al., 2020). 

Sifat tablīgh menghadirkan dimensi komunikasi transformasional yang menyatukan visi, 
nilai, dan tindakan. Kepemimpinan yang meneladani tablīgh bukan hanya menyampaikan 
informasi, tetapi memaknai komunikasi sebagai penyampaian visi yang jelas, dialog empatik, 
dan fasilitasi kanal multi arah antara pimpinan, guru, siswa, dan orang tua. Di ruang pendidikan 
Islam, tablīgh memampukan pemimpin menjembatani teks-teks keagamaan dengan praktik 
harian sekolah, sehingga nilai menjadi hidup dalam rutinitas pedagogis dan tata kelola 
(Hafniati, 2018; Rosidin, 2018; Amalia & Herianingrum, 2015). Berbagai studi mengaitkan 
implementasi tablīgh dengan kenaikan motivasi guru dan keterlibatan siswa, karena pemimpin 
yang komunikatif, jujur, dan empatik membangun kredibilitas serta memantik partisipasi 
(Mahfudh, 2022; Kartika, 2025). Lebih jauh, efektivitas tablīgh meningkat ketika ia 
berdampingan dengan amānah (kepercayaan pada pembawa pesan) dan faṭānah (ketepatan 
isi serta strategi komunikasi), sehingga komunikasi tidak berhenti pada retorika, tetapi 
menuntun keputusan dan praktik di kelas (Latif & Fatmawati, 2020; Taufik, 2023; Syams, 
2018). 

Sementara itu, faṭānah memberi arah adaptasi strategis dan pembelajaran organisasi. 
Nilai ini menuntut ketajaman analitis untuk membaca tren pendidikan dan teknologi (termasuk 
AI), menimbang dampaknya pada kurikulum, serta merancang intervensi yang kontekstual. 
Dalam praktik, faṭānah tampak pada kemampuan melakukan environmental scanning, 
memetakan kompetensi digital, dan mengatur ulang pengalaman belajar melalui kerangka 
seperti TPACK atau SAMR agar teknologi tidak sekadar menjadi alat bantu, tetapi bagian 
integral dari desain pembelajaran yang bermakna (Mahfudh, 2022; Mulyanto, 2025; 
Siswahyuningsih et al., 2025). Kepemimpinan ber-faṭānah juga mengelola konflik dan 
perubahan secara bijaksana, memastikan pergeseran menuju praktik baru berlangsung 
bertahap, adil, dan didukung data. Kapabilitas ini menolong madrasah dan pesantren tumbuh 
sebagai learning organization yang tanggap terhadap disrupsi, mampu mengevaluasi, 
mempelajari, dan menyempurnakan praktik secara berkelanjutan. 

Prinsip shūrā mengikat seluruh nilai di atas dalam tata kelola yang partisipatif dan 
kolaboratif. Shūrā menekankan musyawarah yang bermakna, sehingga suara guru, siswa, 
dan orang tua menjadi sumber kebijaksanaan kolektif. Bukti dari berbagai konteks pendidikan 
Islam memperlihatkan bahwa shūrā memperkuat etika pemerintahan sekolah, meningkatkan 



Ramdana et al. Analisis Kepemimpinan Inovatif dalam Kepemimpinan ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 3, September 2025 1555 

 

keterlibatan pemangku kepentingan, serta memupuk tanggung jawab bersama atas hasil 
(Na’imah et al., 2021; Inayati et al., 2024; Wiyono, 2020; Ihsan & Mustomi, 2025). Selain 
mengokohkan legitimasi kebijakan, praktik musyawarah menumbuhkan kapasitas siswa untuk 
berdialog, berpikir kritis, dan bekerja sama kompetensi kewargaan yang bernilai di masyarakat 
majemuk (Ahmed, 2020; Shabana et al., 2023; Rochim & Muttaqien, 2025). Kendati demikian, 
implementasi shūrā kerap berhadapan dengan kultur hierarkis; karenanya, pelatihan 
kepemimpinan partisipatif, penataan SOP musyawarah, dan insentif kolaborasi perlu 
diinstitusikan agar keputusan berbasis nilai juga bertumpu pada proses yang adil dan inklusif 
(Hamid & Mohamad, 2016; Yusli, 2025). 

Disarikan ke dalam kerangka operasional, lima dimensi profetik di atas dapat 
diorkestrasi menjadi tiga strategi praktis yang saling menguatkan. Pertama, pembiasaan 
karakter yang mengintegrasikan ṣiddīq amānah tablīgh dalam rutinitas sekolah mulai dari 
kontrak integritas, refleksi nilai, hingga peer coaching komunikasi empatik untuk 
menumbuhkan iklim etis dan keselamatan psikologis (Fitriani et al., 2022; Fiqri et al., 2025; 
Anisa, 2024). Kedua, kebijakan partisipatif yang memformalkan shūrā melalui forum 
musyawarah berkala, peta pendelegasian yang jelas, papan kendali kinerja, dan feedback 
loop digital; rancangan ini memperkuat rasa memiliki, mempercepat adopsi kebijakan, dan 
menyehatkan kultur akuntabilitas (Hermawan et al., 2020; Masykur & Sunarto, 2025; Inayati 
et al., 2024). Ketiga, integrasi kurikulum berbasis teknologi sebagai pengejawantahan faṭānah 
memakai kerangka TPACK/SAMR, pemetaan kompetensi digital guru, dan analitik 
pembelajaran agar inovasi teknologi berakar pada nilai, relevan dengan konteks lokal, dan 
terukur dampaknya pada hasil belajar (Mulyanto, 2025; Siswahyuningsih et al., 2025; Yusuf & 
Iswantir, 2024). Ketiganya menyatu dalam ekosistem yang menempatkan nilai sebagai 
kompas, partisipasi sebagai mesin legitimasi, dan data sebagai penuntun adaptasi. 

KESIMPULAN 
Sintesis atas sumber-sumber primer dan kontemporer menunjukkan bahwa sifat profetik 

Nabi Muhammad SAW ṣiddīq (kejujuran), amānah (dapat dipercaya), tablīgh (komunikasi 
kebenaran), dan faṭānah (kebijaksanaan) yang dipraktikkan melalui shūrā (musyawarah) 
bukan hanya fondasi moral, tetapi juga prasyarat operasional bagi kepemimpinan inovatif di 
pendidikan Islam. Shiddiq dan amanah membangun kepercayaan dan akuntabilitas sebagai 
modal sosial untuk bereksperimen serta belajar dari kegagalan; tabligh memastikan 
komunikasi visi yang jelas, empatik, dan multi-arah; fatonah mengarahkan adaptasi strategis 
berbasis pembelajaran organisasi; sementara shūrā menegakkan tata kelola partisipatif yang 
melahirkan dukungan luas terhadap perubahan. Model “Kepemimpinan Inovatif Profetik” 
menautkan dua lingkaran inti nilai yang stabil dan lingkaran aplikatif yang dinamis sehingga 
inovasi kurikulum, pedagogi, dan manajemen sekolah dapat berlangsung terukur, kontekstual, 
dan berkelanjutan di madrasah serta pesantren, seraya menjawab disrupsi digital, tuntutan 
transparansi, dan agenda pembentukan karakter. 

REKOMENDASI 

Pertama, institusi pendidikan Islam perlu memformalkan integritas (ṣiddīq) dan 
akuntabilitas pemberdayaan (amānah) melalui kebijakan transparansi keputusan dan 
pengelolaan sumber daya, mekanisme pencegahan kecurangan, penetapan peran tanggung 
jawab yang jelas, serta siklus umpan balik berkala untuk menumbuhkan kepercayaan, 
keselamatan psikologis, dan rasa memiliki terhadap inovasi. Kedua, kuatkan tabligh sebagai 
komunikasi transformasional dengan merumuskan narasi visi yang singkat jelas inspiratif, 
melatih active listening bagi pimpinan dan guru, serta membangun kanal komunikasi multi-
arah dengan warga sekolah dan orang tua agar partisipasi dan legitimasi meningkat. Ketiga, 
operasionalkan faṭānah melalui environmental scanning (termasuk tren EdTech/AI), integrasi 
kurikulum berbasis kerangka TPACK/SAMR, mentoring guru, dan manajemen perubahan 
bertahap berbasis data agar sekolah bertumbuh sebagai learning organization yang tanggap 
disrupsi. Keempat, institusikan shūrā melalui forum musyawarah terjadwal, pembentukan task 
force lintas pemangku kepentingan, serta SOP partisipasi yang jelas untuk memastikan 
keputusan inklusif dan berlandas kebijaksanaan kolektif. Kelima, tetapkan indikator kinerja 
kunci misalnya kepercayaan dan keselamatan psikologis, pemberdayaan guru, partisipasi 
pemangku kepentingan, tingkat adopsi inovasi kurikulum/teknologi, dan capaian belajar 



Ramdana et al. Analisis Kepemimpinan Inovatif dalam Kepemimpinan ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 3, September 2025 1556 

 

karakter serta jalankan penjaminan mutu berkelanjutan agar model Kepemimpinan Inovatif 
Profetik benar-benar menghasilkan perubahan yang terukur, etis, dan berjangka panjang. 

DAFTAR PUSTAKA 
Abdullah, M. R. S. (2015). Al Muwaththa’ Imam Malik. Pustaka Azzam. 
Ahmed, E. (2020). Systematic review of research on educational leadership and management 

in muslim societies. Educational Management Administration & Leadership, 51(1), 52-
74. https://doi.org/10.1177/1741143220973658 

Akhyar, D. (2025). Membentuk karakter peserta didik dengan pendekatan deep learning. 
ghiroh, 3(2). https://doi.org/10.61966/ghiroh.v3i2.61 

Al-Mubarakfuri, S. (2016). Ar-Rahiq al-Makhtum-Sirah Nabawiyah: Sejarah Lengkap 
Kehidupan Nabi Muhammad Salallahu ’alaihi wasalam. 

Amalia, I. and Herianingrum, S. (2015). Implementasi nilai tabligh pada tenaga pengajar dalam 
proses belajar mengajar di madrasah aliyah negeri mojokerto. Jurnal Ekonomi Syariah 
Teori Dan Terapan, 2(10), 828. https://doi.org/10.20473/vol2iss201510pp828-849 

Anisa, L. (2024). The leadership of prophet muhammad: an ethical modelin facing modern 
leadership crises. Leadership Jurnal Mahasiswa Manajemen Pendidikan Islam, 6(1), 58-
76. https://doi.org/10.32478/leadership.v6i1.2669 

Arifin, M. (2011). Kapita Selekta Pendidikan Islam. PT Bumi Aksara. 
Armila, N., DZ, A., & Widiantari, D. (2024). Application of prophetic democratic leadership 

mudirah at pondok pesantren tahfiz putri khoiro ummah yogyakarta. ARJI, 6(4). 
https://doi.org/10.61227/arji.v6i4.243 

Armstrong, K. (2006). Muhammad : a prophet for our time. In Eminent lives series (Vol. 4, 
Issue Summer 2010). 

At-Tirmidzi, I. (2023). Syamā’il Muhammadiyyah. Insan Kamil. 
Badrun, B. (2024). Enhancing islamic education: the role of madrasah-based management in 

islamic boarding schools. Al-Ishlah Jurnal Pendidikan, 16(2). 
https://doi.org/10.35445/alishlah.v16i2.5153 

Baqi, M. F. A. (2017). Shahih Bukhari Muslim (Vol. 17). PT Elex Media Komputndo. 
Chanifah, N., Samsudin, A., & Ansori, I. (2024). Quranic leadership: the effort to realize the 

integrity of leaders in preventing corruption. International Journal of Educational 
Management and Innovation, 5(1), 24-38. https://doi.org/10.12928/ijemi.v5i1.9173 

Fauzi, I. (2018). Buku Manajemen Pendidikan Ala Rasulullah. In Journal information (Vol. 10, 
Issue 1, p. 126). http://digilib.iain-jember.ac.id/1547/1/Buku Manajemen Pendidikan Ala 
Rasulullah - Imron Fauzi - 2019.pdf%0Ahttps://emea.mitsubishielectric.com/ar/products-
solutions/factory-automation/index.html%0Ahttps://repository.unja.ac.id/5952/ 

Fiqri, D., Muhaemin, M., & Said, R. (2025). Transformational leadership in islamic education: 
the role of madrasa principals in enhancing teacher religiosity. At Turots Jurnal 
Pendidikan Islam, 1-11. https://doi.org/10.51468/jpi.v7i1.831 

Fitriani, F., Hafidhuddin, D., Husaini, A., & Mujahidin, E. (2022). Konsep pendidikan karakter 
kepemimpinan profetik dan implementasinya di sekolah dasar islam terpadu nurul fikri. 
Ta Dibuna Jurnal Pendidikan Islam, 11(4), 505. 
https://doi.org/10.32832/tadibuna.v11i4.8268 

Ghazali, Z. I. (2023). Prophetic Leadership in Islamic Educational Institutions in the 4.0 Era. 
Al-Abshar: Journal of Islamic Education Management, 2(1), 26–48. 
https://doi.org/10.58223/al-abshar.v2i1.61 

Gynanjar, M. (2025). The implementation of qur’anic values in the management of modern 
pesantren in indonesia. Reslaj Religion Education Social Laa Roiba Journal, 7(9). 
https://doi.org/10.47467/reslaj.v7i9.8894 

Hafniati, H. (2018). Aspek-aspek filosofi kepemimpinan dalam al-qur'an dan as-sunnah. Al-
Adyan Jurnal Studi Lintas Agama, 13(1), 111-134. 
https://doi.org/10.24042/ajsla.v13i1.2947 

Hamdanah, H., & Sholihah, M. (2023). Implementation of the Islamic Leadership Model in 
Educational Administration at Madrasah Ibtidaiyah. Southeast Asian Journal of Islamic 
Education, 5(2), 207–220. https://doi.org/10.21093/sajie.v5i2.6118 

https://doi.org/10.61966/ghiroh.v3i2.61


Ramdana et al. Analisis Kepemimpinan Inovatif dalam Kepemimpinan ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 3, September 2025 1557 

 

Hamid, S. and Mohamad, A. (2016). Amalan syura dalam kalangan guru besar dan 
hubungannya terhadap komitmen kerja guru. Sains Humanika, 8(3-2). 
https://doi.org/10.11113/sh.v8n3-2.963 

Hermawan, I., Ahmad, N., & Suhartini, A. (2020). Konsep amanah dalam perspektif pendidikan 
islam. Qalamuna Jurnal Pendidikan Sosial Dan Agama, 12(2). 
https://doi.org/10.37680/qalamuna.v12i2.389 

Hidayah, M. N., Abid, M. K., Muhammad, N., & Muhammad, P. (2024). Implementasi Sifat – 
Sifat Nabi Muhammad dalam Kepemimpinan pendidikan di Masa Modern. Jurnal 
Pendidikan Islam, 15(2), 92–99. 

Hidayat, R. (2016). Ilmu Pendidikan Islam Menuntun Arah Pendidikan Islam Indonesia (C. 
Wijaya (ed.)). LPPI. 

Ihsan, M. and Mustomi, O. (2025). Normative review of direct regional head elections in the 
perspective of constitutional democracy and the principle of shura in islamic law. At-
Turas Jurnal Studi Keislaman, 12(3), 379-392. https://doi.org/10.33650/at-
turas.v12i3.12459 

Inayati, E., Faiza, G., & Dewi, W. (2024). Consultative leadership and ethical governance in 
non-formal islamic education: a case study of musyawarah practice. Journal of Islamic 
Education Management Research, 2(2), 117-124. 
https://doi.org/10.14421/jiemr.2024.22-03 

Kartika, I. (2025). Integrasi nilai-nilai islam dalam kepemimpinan pendidikan. At-Tadris Journal 
of Islamic Education, 4(2), 315-324. https://doi.org/10.56672/vf6x5n20 

Latif, I. and Fatmawati, F. (2020). Argumentasi konsep jihad jamaah tabligh di kecamatan 
minasatene, pangkep sulawesi selatan. Mazahibuna, 151-163. 
https://doi.org/10.24252/mh.v2i2.15021 

Liswandari, A. L. (2022). Kecerdasan Spiritual, Kepatuhan Peraturan dan Pembelajaran 
Pendidikan Agama Islam: Studi Fenomenologi. Jurnal Pendidikan Agama Islam Al-
Thariqah, 7(2), 478–490. https://doi.org/10.25299/al-thariqah.2022.vol7(2).6219 

Mahfudh, M. (2022). Konstruksi kepemimpinan transformatif di lembaga pendidikan islam. 
Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences, 3(2), 131-150. 
https://doi.org/10.33367/ijhass.v3i2.3005 

Maktumah, L. and Minhaji, M. (2020). Prophetic leadership dan implementasinya dalam 
lembaga pendidikan islam. Jurnal Pendidikan Islam Indonesia, 4(2), 133-148. 
https://doi.org/10.35316/jpii.v4i2.196 

Masykur, A. and Sunarto, S. (2025). Kepemimpinan dalam konteks pendidikan islam. 
Karakter, 2(2), 269-280. https://doi.org/10.61132/karakter.v2i2.603 

Muh Habibulloh. (2024). The Role of Islamic Education in Building Interreligious Tolerance in 
Indonesia. International Journal of Education Management and Religion, 1(2), 63–82. 
https://doi.org/10.71305/ijemr.v1i2.103 

Mulyanto, A. (2025). Prophetic leadership as a strategy to improve teacher performance in 
traditional islamic educational institutions. International Journal of Sustainable Social 
Science (Ijsss), 3(2), 105-114. https://doi.org/10.59890/ijsss.v3i2.4 

Mulyasa. (2022). Manajemen dan Kepemimpinan Kepala Sekolah. PT Bumi Aksara. 
Na’imah, T., Tjahjono, H., & Madjid, A. (2021). A sequential exploratory approach to study the 

workplace well-being of islamic school teachers. Journal of Southwest Jiaotong 
University, 56(2), 123-138. https://doi.org/10.35741/issn.0258-2724.56.2.11 

Noor, I. H., & Dartim, D. (2021). Kepemimpinan Transformasional Dalam Pendidikan Islam 
Yang Unggul. Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, 5(1), 68–
84. https://doi.org/10.23917/iseedu.v5i1.15993 

Putri Wulandari, Samsu Alam.L, Yulia Afriliana, Jamrizal Jamrizal, & Samsu Samsu. (2024). 
Peran Kepemimpinan Rasulullah dalam Pengembangan Pendidikan Islam dan Warisan 
Peradaban Islam. Hikmah : Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam, 2(1), 20–34. 
https://doi.org/10.61132/hikmah.v2i1.512 

Rahmatullah, R. and Maisyarah, M. (2025). Strategic management model based on islamic 
values in islamic boarding school education. Leadership Jurnal Mahasiswa Manajemen 
Pendidikan Islam, 6(2), 218-234. https://doi.org/10.32478/leadership.v6i2.3760 



Ramdana et al. Analisis Kepemimpinan Inovatif dalam Kepemimpinan ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 3, September 2025 1558 

 

Rochim, A. and Muttaqien, M. (2025). Keadilan, amanah, dan musyawarah: integrasi nilai 
kepemimpinan islam dalam manajemen pendidikan modern. Jurnal Visi Manajemen, 
11(2), 01-12. https://doi.org/10.56910/jvm.v11i2.513 

Rosidin, R. (2018). Kepemimpinan pendidikan dalam al-quran (studi pustaka kisah-kisah 
dalam al-quran). Journal Ta Limuna, 6(1), 33-45. 
https://doi.org/10.32478/talimuna.v6i1.192 

Sagala, S. (2013). Administrasi pendidikan kontemporer. Alfabeta. 
Shabana, R., Siddiqui, M., & Taiba, S. (2023). Prevailing legacy of the khulāfa-e-rāshidīn: their 

enduring influence on present age islamic governance. Al-Qamar, 105-118. 
https://doi.org/10.53762/alqamar.06.02.e08 

Siswahyuningsih, Z., Ambarawadi, N., Jaswadi, J., Aziz, A., & Efendi, N. (2025). Leading with 
prophetic integrity: strengthening islamic education through shiddiq, amanah, and 
fathanah. Managere Indonesian Journal of Educational Management, 7(2), 224-235. 
https://doi.org/10.52627/managere.v7i2.868 

Sultoni, S., Gunawan, I., Firawati, A. A., & Cahyaningtyas, A. (2022). Validity and Reliability of 
the Student Work Readiness Scale. JAMP : Jurnal Administrasi Dan Manajemen 
Pendidikan, 5(2), 176–185. https://doi.org/10.17977/um027v5i22022p176 

Suwignyo, A., & Yuliantri, R. D. A. (2023). An Analysis of the Discursive Gap in the Ideas and 
Practices of Musyawarah Mufakat in the Indonesian Nation-State Formation, 1900-
1980s. Paramita, 33(1), 1–15. https://doi.org/10.15294/paramita.v33i1.41514 

Syam, E., Pascawati, P., & Sjahruddin, H. (2020). Kontribusi dimensi gaya kepemimpinan 
islami pada kinerja guru. Jurnal Ekonomi Dan Bisnis Dharma Andalas, 22(2), 210-220. 
https://doi.org/10.47233/jebd.v22i2.134 

Syams, A. (2018). Implementasi prophetic leadership di mi nurul ulum bantul. Edukasia 
Islamika, 105. https://doi.org/10.28918/jei.v3i1.1681 

Taufik, T. (2023). Determination of islamic leadership: amanah, fatonah, tabligh, siddiq. 
International Journal of Advanced Multidisciplinary, 2(2), 274-283. 
https://doi.org/10.38035/ijam.v2i2.271 

Wiyono, J. (2020). The “great man” theory dalam perspektif islam: kontribusi kepemimpinan 
islam untuk memberdayakan collective leadership di pondok pesantren riyadlul jannah 
mojokerto. Jebdeer Journal of Entrepreneurship Business Development and Economic 
Educations Research, 2(2), 1-14. https://doi.org/10.32616/jbr.v2i2.236 

Wulandari, P., Alam.L, S., Afriliana, Y., Jamrizal, J., & Samsu, S. (2024). Peran kepemimpinan 
rasulullah dalam pengembangan pendidikan islam dan warisan peradaban islam. 
Hikmah, 2(1), 20-34. https://doi.org/10.61132/hikmah.v2i1.512 

Yanti, L., & Zulkarnain, N. (2021). Mengatasi Pecandu Game Online Melalui Dakwah Online. 
Yusli, Y. (2025). Educational leadership in madrasah aliyah (ma) al-huda in the perspective of 

the qur'an surah an-nisa ayat 58 and ali ‘imron ayat 159. INJURIES, 3(3), 168-181. 
https://doi.org/10.61227/injuries.v3i3.200 

Yusuf, M. and Iswantir, I. (2024). Penerapan prinsip-prinsip manajemen pendidikan islam: 
studi kasus madrasah ibtidaiyah swasta al-ikhwan bukittinggi, sumatera barat. Al-Aulia 
Jurnal Pendidikan Dan Ilmu-Ilmu Keislaman, 10(1), 1-14. 
https://doi.org/10.46963/aulia.v10i1.1505 

 


