
Empiricism Journal 
https://journal-center.litpam.com/index.php/empiricism 
email: empiric.journal@gmail.com  

Vol. 6, No 4, Dec. 2025 
e-ISSN: 2745-7613 

pp. 2703-2710 

 

 Received: November 2025 Revised: November 2025 Published: Desember 2025 2703 

 

Tradisi Maulid di Tengah Arus Modernitas: Sebuah Etnografi 
tentang Pendidikan Karakter Antargenerasi 

Jasriadi M R1 & Umar2* 
Program Studi Manajemen Inovasi1, Program Studi Bahasa dan Kebudayaan Inggris2, 

Universitas Teknologi Sumbawa, Jl. Olat Maras, Pernek, Moyo Hulu, Sumbawa, Indonesia 84371 
 Email Korespondensi: umar@uts.ac.id 

Abstrak 

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh tantangan pendidikan karakter di era modern, di mana pendekatan formal 

seringkali gagal menginternalisasi nilai secara mendalam. Tradisi komunal seperti perayaan Maulid Nabi 

Muhammad SAW menawarkan sebuah 'arena pedagogis' alternatif yang bersifat informal dan eksperiensial. 

Namun, studi etnografi yang secara mendalam menganalisis bagaimana tradisi komunal berfungsi sebagai 

ekosistem pedagogis yang adaptif di era modern masih terbatas. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis 

secara mendalam mekanisme transmisi budaya antargenerasi dan proses internalisasi nilai-nilai karakter dalam 

tradisi Maulid di Desa Baru, Sumbawa. Menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi etnografi, data 

dikumpulkan melalui wawancara mendalam dengan 15 informan (Aparat Desa, Tokoh Agama, Generasi Muda) 

dan observasi partisipatif. Temuan menunjukkan bahwa transmisi nilai bukanlah proses linear, melainkan sebuah 

ekosistem holistik yang direkayasa secara sosial melalui empat mekanisme utama: (1) keterlibatan proaktif 

generasi muda sebagai penyelenggara yang menumbuhkan rasa memiliki; (2) adaptasi tradisi melalui format 

kreatif dan media digital untuk menjaga relevansi; (3) fasilitasi ruang interaksi komunal yang berfungsi sebagai 

laboratorium nilai-nilai sosial; dan (4) fokus pada substansi keteladanan Nabi sebagai sumber inspirasi moral. 

Simpulan dari penelitian ini menegaskan bahwa tradisi Maulid tidak hanya berfungsi sebagai ritual keagamaan, 

tetapi telah berhasil ditransformasikan menjadi sebuah proyek pendidikan karakter tahunan yang partisipatif, 

adaptif, dan efektif dalam menavigasi tantangan modernitas. Temuan ini berkontribusi pada diskursus pendidikan 

karakter dengan menawarkan model pedagogi berbasis komunitas yang terbukti efektif untuk internalisasi nilai. 

Kata kunci: Transmisi Budaya; Pendidikan Karakter; Tradisi Maulid; Etnografi; Antargenerasi. 

The Mawlid Tradition Amidst the Currents of Modernity: An 
Ethnography of Intergenerational Character Education 

Abstract 

This study is contextualized by the challenges of character education in the modern era, where formal 
approaches often fail to deeply internalize values. Communal traditions such as the Mawlid al-Nabi (the Prophet 
Muhammad's birthday) offering an alternative 'pedagogical arena' that is both informal and experiential. However, 
in-depth ethnographic studies analyzing how communal traditions function as adaptive pedagogical ecosystems 
in the modern era remain scarce." This research aims to deeply analyze the mechanisms of intergenerational 
cultural transmission and the process of internalizing character values within the Mawlid tradition in Desa Baru, 
Sumbawa. Using a qualitative method with an ethnographic approach, data were collected through in-depth 
interviews with 15 informants (Village Officials, Religious Leaders, Youth) and participant observation. The 
findings indicate that value transmission is not a linear process but a holistic, socially engineered ecosystem 
operating through four main mechanisms: (1) proactive youth involvement as organizers to foster a sense of 
ownership; (2) adaptation of the tradition through creative formats and digital media to maintain relevance; (3) 
facilitation of communal interaction spaces that function as a laboratory for social values; and (4) a focus on the 
substance of the Prophet's exemplary character as a source of moral inspiration. This study concludes that the 
Mawlid tradition functions not merely as a religious ritual but has been successfully transformed into a 
participatory, adaptive, and effective annual character education project that navigates the challenges of 
modernity. These findings contribute to the discourse on character education by offering a community-based 
pedagogical model proven effective for value internalization. 

Keywords: Cultural Transmission; Character Education; Mawlid Tradition; Ethnography; Intergenerational. 

How to Cite: R, J. M., & Umar, U. (2025). Tradisi Maulid di Tengah Arus Modernitas: Sebuah Etnografi tentang 
Pendidikan Karakter Antargenerasi. Empiricism Journal, 6(4), 2703-2710. https://doi.org/10.36312/v51p3c22       

https://doi.org/10.36312/v51p3c22  
Copyright© 2025, R & Umar 

This is an open-access article under the CC-BY-SA License. 

 

 
  

https://journal-center.litpam.com/index.php/empiricism
mailto:empiric.journal@gmail.com
mailto:penulis@gmail.com
https://doi.org/10.36312/v51p3c22
https://doi.org/10.36312/v51p3c22
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


R & Umar Tradisi Maulid di Tengah Arus Modernitas: Sebuah ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 2704 

 

PENDAHULUAN  
Pendidikan karakter telah menjadi agenda sentral dalam diskursus pendidikan global, 

didorong oleh kesadaran bahwa keunggulan akademis semata tidak cukup untuk 
mempersiapkan generasi muda menghadapi kompleksitas tantangan abad ke-21. Lembaga-
lembaga internasional seperti UNESCO, (2023) secara konsisten menekankan pentingnya 
pendidikan holistik yang menyeimbangkan pengembangan kognitif dengan pembentukan 
nilai-nilai etis, empati, dan tanggung jawab sosial. Di tingkat nasional, urgensi ini direspons 
melalui kebijakan seperti implementasi Profil Pelajar Pancasila di Indonesia, yang secara 
eksplisit menempatkan karakter (seperti beriman, bergotong royong, dan berkebinekaan 
global) sebagai jantung dari tujuan pendidikan (Kemendikbudristek, 2022). Karakter yang 
tangguh dianggap sebagai fondasi bagi pembentukan warga negara yang aktif, masyarakat 
yang kohesif, dan pembangunan yang berkelanjutan. 

Namun, di tengah urgensi tersebut, banyak sistem pendidikan modern menghadapi 
apa yang disebut oleh Lickona, (2022) sebagai "krisis karakter". Arus deras globalisasi, 
individualisme, dan budaya digital seringkali mengikis nilai-nilai komunal dan kearifan lokal 
yang secara tradisional menjadi sumber utama pendidikan karakter. Sekolah, yang 
seringkali terlalu fokus pada pencapaian target kurikulum kognitif, kadang kala gagal 
menyediakan ruang yang cukup untuk internalisasi nilai-nilai secara mendalam. Fenomena 
ini memicu kritik terhadap pendekatan pendidikan karakter yang seringkali bersifat "top-
down" dan dekontekstualisasi, di mana nilai-nilai diajarkan sebagai materi hafalan yang 
terpisah dari realitas kehidupan siswa. 

Pendekatan semacam ini seringkali gagal karena tidak mampu menyentuh ranah 
afektif dan pengalaman siswa, sebuah kritik yang konsisten dalam literatur pendidikan moral 
(Berkowitz, M. W., & Bier, 2021). Tantangan global ini mendorong para ahli pendidikan 
untuk mengadvokasi pedagogi yang responsif secara budaya, yang menjembatani 
pembelajaran formal dengan kearifan komunal (misalnya, Lave & Wenger, 1991; Banks, 
2015). Hoffman, (2020) mengkritik model pendidikan karakter kontemporer sebagai sekadar 
"kantong kebajikan" (bag of virtues) yang diajarkan secara kognitif tanpa pengalaman nyata, 
sehingga gagal membentuk disposisi moral yang tahan lama. Kegagalan ini mendorong 
para ahli pendidikan untuk mencari kembali sumber-sumber pendidikan karakter yang lebih 
otentik dan membumi, salah satunya adalah kearifan lokal yang terwujud dalam tradisi-
tradisi komunitas, yang berfungsi sebagai "kurikulum hidup" (Rahman, 2024). 

Jauh sebelum pendidikan formal dilembagakan, masyarakat di seluruh dunia telah 
memiliki mekanisme internal untuk mewariskan nilai-nilai luhur dari satu generasi ke 
generasi berikutnya. Mekanisme ini seringkali terwujud dalam bentuk tradisi, ritual, dan 
perayaan komunal (Geertz, 2017). Salah satu tradisi yang memiliki kekayaan pedagogis 
yang luar biasa dalam konteks masyarakat Muslim di Nusantara adalah peringatan Maulid 
Nabi Muhammad SAW. Lebih dari sekadar perayaan hari besar keagamaan, tradisi Maulid 
telah berkembang menjadi sebuah peristiwa budaya yang kompleks, sarat dengan simbol 
dan praktik sosial, yang menunjukkan vitalitas dan kemampuan adaptasi Islam dalam 
berdialog dengan budaya lokal (Putra, 2021). 

Di Pulau Sumbawa, tradisi peringatan Maulid memiliki kekhasan tersendiri yang 
mencerminkan akulturasi antara ajaran Islam dengan kearifan lokal Tau dan Tana Samawa. 
Salah satu manifestasi yang paling ikonik adalah tradisi "Male", yaitu pembuatan pohon hias 
yang dihiasi dengan telur, uang, dan hasil bumi, yang kemudian diarak dan diperebutkan 
(Abdullah, 2022). Proses pembuatan "Male", misalnya, melibatkan kerja sama dan gotong 
royong antarwarga selama berhari-hari, menanamkan nilai kolaborasi dan kebersamaan. 
Telur melambangkan kelahiran, hasil bumi merepresentasikan rasa syukur, dan momen 
"ngarebut" (memperebutkan) isinya melambangkan harapan untuk mendapatkan berkah 
(Supriadi, 2020). 

Tradisi bukanlah sekadar pengulangan aktivitas masa lalu yang statis; ia adalah 
sebuah "arena pedagogis" yang hidup, di mana nilai-nilai tidak diajarkan secara verbal, 
melainkan dialami, dirasakan, dan dipraktikkan secara kolektif (Connerton, 2019). Melalui 
partisipasi dalam ritual, individu belajar secara implisit tentang norma sosial dan identitas 
kolektif. Pengalaman imersif dan multisensorik dalam ritual, yang oleh Collins, (2021) 
disebut sebagai momen collective effervescence, menciptakan jejak memori emosional yang 
jauh lebih kuat dalam membentuk karakter daripada pengajaran di dalam kelas. Setiap 



R & Umar Tradisi Maulid di Tengah Arus Modernitas: Sebuah ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 2705 

 

elemen dalam perayaan Maulid, dari persiapan hingga puncak acara, berpotensi menjadi 
medium untuk transmisi nilai-nilai pendidikan karakter. 

Meskipun telah ada beberapa penelitian tentang tradisi Maulid di Indonesia, sebagian 
besar masih bersifat deskriptif-historis atau hanya mendaftar nilai-nilai yang terkandung di 
dalamnya. Studi yang secara spesifik menggunakan kerangka teori transmisi budaya 
antargenerasi dan internalisasi untuk menganalisis Maulid sebagai sebuah proses 
pedagogis—bagaimana nilai-nilai tersebut diwariskan, dinegosiasikan, dan dihayati—di 
tengah tantangan modernitas, masih sangat langka. Kesenjangan inilah yang ingin diisi oleh 
penelitian ini, dengan upaya untuk membongkar "kotak hitam" dari proses pendidikan 
informal ini. 

Untuk memahami fenomena ini secara mendalam, penelitian ini dipandu oleh dua 
konsep kunci: transmisi budaya antargenerasi dan internalisasi. Transmisi budaya adalah 
proses pewarisan informasi dan nilai dari satu generasi ke generasi berikutnya, yang dapat 
terjadi secara vertikal, horizontal, atau oblik (Boyd, R., & Richerson, 2015). Internalisasi, 
seperti yang dijelaskan oleh Vygotsky, (2019) adalah proses di mana nilai yang awalnya 
berada di luar individu (dalam interaksi sosial) secara bertahap diserap dan menjadi bagian 
dari kompas moral internal individu tersebut. Penelitian ini akan memetakan bagaimana 
berbagai aktivitas dalam tradisi Maulid berfungsi sebagai saluran-saluran transmisi budaya 
yang memfasilitasi proses internalisasi tersebut. 

Mengingat fokus penelitian ini adalah pada proses, makna, dan konteks, maka 
pendekatan studi etnografi adalah yang paling tepat. Etnografi memungkinkan peneliti untuk 
"terjun langsung" ke dalam kehidupan komunitas, mengamati interaksi secara alami, dan 
melakukan wawancara mendalam untuk menangkap perspektif emik (sudut pandang dari 
dalam) para partisipan (Creswell, J. W., & Poth, 2022). Desa Baru di Kabupaten Sumbawa 
dipilih sebagai lokus karena merepresentasikan sebuah "laboratorium sosial" yang ideal: 
komunitasnya masih memegang teguh tradisi secara partisipatif, namun lokasinya yang 
tidak terisolasi membuat generasinya terpapar pengaruh modernitas (Hidayatullah, 2023). 
Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk membongkar "bagaimana" mekanisme 
transmisi budaya antargenerasi digunakan oleh komunitas untuk mewariskan nilai-nilai 
karakter, dan bagaimana generasi muda mempersepsikan, menegosiasikan, serta 
menginternalisasi nilai-nilai tersebut. 

METODE 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan rancangan studi etnografi 

untuk memperoleh pemahaman yang holistik dan mendalam mengenai fenomena transmisi 
budaya dalam konteks alamiahnya (Creswell, J. W., & Poth, 2022). Lokus penelitian adalah 
Desa Baru, Kabupaten Sumbawa, sebuah komunitas yang dipilih secara bertujuan karena 
merepresentasikan sebuah "laboratorium sosial" yang ideal, di mana tradisi Maulid masih 
dipegang teguh secara partisipatif, namun generasinya juga terpapar secara signifikan oleh 
pengaruh modernitas. Pendekatan etnografi memungkinkan peneliti untuk "terjun langsung" 
ke dalam kehidupan komunitas, mengamati interaksi secara alami, dan menangkap 
perspektif emik (sudut pandang dari dalam) para partisipan, yang krusial untuk membongkar 
proses dan makna di balik praktik budaya yang diteliti. Penelitian lapangan ini dilaksanakan 
secara intensif selama tiga bulan, mencakup fase persiapan, puncak perayaan, dan pasca-
acara tradisi Maulid untuk menangkap keseluruhan proses secara longitudinal. 

Data primer dikumpulkan melalui triangulasi teknik yang komprehensif. Pertama, 
wawancara mendalam semi-terstruktur dilakukan dengan 15 informan yang dipilih secara 
bertujuan (purposive sampling), mencakup tiga perspektif generasi vital: 6 Tokoh Agama 
(sebagai sumber nilai), 4 Aparat Desa (sebagai fasilitator komunitas), dan 5 Generasi Muda 
(sebagai subjek internalisasi). Kedua, observasi partisipatif dilaksanakan dengan melibatkan 
peneliti secara langsung dalam seluruh rangkaian kegiatan tradisi Maulid untuk menangkap 
praktik dan interaksi yang tidak terucap. Data yang terkumpul kemudian dianalisis secara 
tematik dengan mengikuti model interaktif Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaña, (2014), 
yang meliputi proses reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Validitas 
temuan dipastikan melalui triangulasi sumber, yaitu dengan membandingkan dan 
mengontraskan data dari ketiga kelompok informan untuk membangun sebuah pemahaman 
yang kaya dan kredibel.  



R & Umar Tradisi Maulid di Tengah Arus Modernitas: Sebuah ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 2706 

 

Table 1. Rincian jumlah informan yang terlibat dalam penelitian 

Kelompok Informan Kode Jumlah Posisi/Peran Usia Rata-rata 

Tokoh Agama TA1-TA6 6 Sumber Nilai & 
Penceramah 

55-70 

Aparat Desa AD1-AD4 4 Fasilitator Komunitas 40-55 
Generasi Muda GM1-GM5 5 Subjek Internalisasi & 

Panitia 
17-25 

 

 

 

 

Gambar 1. Alur Analisis Data Etnografi 

HASIL DAN PEMBAHASAN  
Analisis data dari wawancara dan observasi menunjukkan bahwa transmisi nilai-nilai 

karakter dalam tradisi Maulid di Desa Baru bukanlah sebuah proses linear yang terjadi 
secara kebetulan, melainkan sebuah ekosistem yang direkayasa secara sosial melalui 
empat mekanisme utama yang saling terkait. Pembahasan berikut akan menguraikan setiap 
mekanisme secara mendalam, dengan menyajikan temuan penelitian yang divalidasi melalui 
triangulasi data informan dan didukung oleh literatur akademis yang relevan. 

Keterlibatan Proaktif sebagai Wahana Pemberdayaan dan Internalisasi Nilai 
Temuan paling fundamental dari penelitian ini adalah keyakinan bahwa transmisi nilai 

yang paling efektif terjadi ketika generasi muda digerakkan dari posisi pasif menjadi pelaku 
aktif. Komunitas di Desa Baru, khususnya para pemimpin, secara sadar menempatkan 
generasi muda sebagai "penyelenggara" acara. Ini adalah sebuah strategi manajerial yang 
disengajakan untuk memastikan regenerasi, seperti yang ditegaskan oleh Aparat Desa 
(AD2), bahwa pendekatan utamanya adalah "dengan melibatkan generasi muda sebagai 
penyelenggara." Strategi ini bahkan dimulai dari tahap paling awal melalui forum 
musyawarah, yang oleh Aparat Desa lain (AD3) dijelaskan sebagai proses "Pelibatan 
generasi sejak Tahap awal... pembentukan panitia Pemuda... [dan] Musyawarah 
Perencanaan Bersama." 

Keputusan strategis ini didukung penuh oleh para Tokoh Agama, yang melihatnya 
sebagai wadah pembinaan kader masa depan. Mereka mengamati antusiasme yang tinggi 
dari kaum muda, seperti yang diungkapkan oleh Tokoh Agama (TA3), "Para Pemuda sangat 
antusias terutama Remaja masjid untuk mengambil andil dalam kegiatan." Antusiasme ini 
ternyata selaras dengan aspirasi yang disuarakan oleh generasi muda sendiri. Kritikan dari 
seorang pemuda (GM3) terhadap acara yang terkadang "terlalu Lama tanpa melibatkan 
Jeneras muda secara aktif" menjadi justifikasi kuat dari bawah, menunjukkan adanya 
permintaan nyata dari mereka untuk diberi kepercayaan dan tanggung jawab yang lebih 
besar. Penyerahan peran sebagai "penyelenggara" ini menjadi titik temu krusial antara visi 
generasi tua dan aspirasi generasi muda. 

Praktik pemberdayaan pemuda (youth empowerment) ini secara teoretis terbukti 
efektif dalam membentuk karakter. Dengan memberikan peran sentral, komunitas tidak 
hanya memastikan regenerasi, tetapi juga menciptakan kondisi ideal bagi internalisasi nilai 
melalui pengalaman langsung, sebuah proses yang dikenal sebagai pembelajaran 
eksperiensial. Hal ini sejalan dengan penelitian Nugroho, A. P., & Hidayat, (2022), yang 
menemukan bahwa keterlibatan aktif dalam organisasi kepemudaan secara signifikan 
membentuk karakter kepemimpinan dan rasa tanggung jawab. Lebih jauh, praktik 
musyawarah yang menjadi bagian dari mekanisme ini merupakan manifestasi dari 
komunikasi antargenerasi yang efektif, yang memperkuat argumen Lestari, P., & Haryanto, 
(2020) tentang pentingnya interaksi dua arah dalam transfer pengetahuan budaya. Dengan 

Pengumpulan 

Data Lapangan 
Transkripsi & 

Familiarisasi 

Kodifikasi 

Terbuka 

Identifikasi Tema-

Tema Awal 

Review & 

Pengelompokan Tema 

Definisi & Penamaan 

Tema Akhir 

Penulisan Narasi 

Etnografi 



R & Umar Tradisi Maulid di Tengah Arus Modernitas: Sebuah ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 2707 

 

demikian, peran yang diemban para pemuda berhasil mentransformasikan mereka, di mana 
nilai-nilai tradisi tidak lagi hanya diperingati, tetapi menjadi bagian dari karakter yang mereka 
hidupi, sebuah temuan yang juga didukung oleh Siregar, F. A., & Lubis, (2021). 

Kontekstualisasi Tradisi sebagai Strategi Dakwah Adaptif 
Mekanisme kedua adalah adanya kesadaran kolektif dari seluruh kelompok informan 

bahwa tradisi harus mampu berdialog dengan zaman agar tetap relevan. Para Tokoh 
Agama secara eksplisit menyuarakan kekhawatiran ini, di mana TA1 mengamati bahwa 
"Pengaruh modernisasi dan globalisasi Membuat mereka lebih selektif dalam Memahami 
dan mengamalkan nilai-nilai," yang diperdalam oleh TA2 yang cemas akan "luntur atau 
hilangnya nilai-nilai tradisi." Kesadaran akan "ancaman" bersama ini menjadi pendorong 
bagi generasi tua untuk tidak bersikap pasif, melainkan mencari cara-cara inovatif, seperti 
yang diungkapkan AD4 bahwa salah satu peran kelembagaan adalah "Melestarikan dan 
melindungi tradisi dari ancaman Modernisasi dan globalisasi." 

Sebagai jawaban atas tantangan tersebut, generasi tua secara proaktif mengusulkan 
strategi adaptasi melalui pemanfaatan teknologi. Mereka memahami bahwa untuk 
"menjangkau" generasi muda, mereka harus "berbicara" melalui saluran yang akrab, seperti 
yang ditekankan AD3 mengenai pentingnya "Mengemas acara secara kreatif dan Relevan 
dgn minat mereka." Para Tokoh Agama memperkaya strategi ini dengan perspektif dakwah 
yang lebih canggih, seperti usulan TA1 untuk "Menggunakan Media Sosial, digital 
Storytelling, Gamifikasi dan Interaksi." Strategi proaktif ini menunjukkan pergeseran 
paradigma, di mana teknologi tidak lagi dipandang sebagai ancaman, tetapi sebagai alat 
yang dapat dimanfaatkan untuk pelestarian budaya dan dakwah. 

Hal yang paling menarik adalah betapa selarasnya strategi adaptif dari generasi tua 
dengan aspirasi generasi muda. Ide-ide inovatif yang mereka tawarkan seolah menjadi 
validasi langsung bahwa pendekatan kontekstual tersebut adalah langkah yang tepat. 
Usulan dari GM3 agar "Acara Maulid dikemas lebih interaktif, misalnya diadakan lomba 
video pendek," atau seruan dari GM1 untuk "Dakwah digital, konten edukatif, Lomba kreatif," 
menunjukkan adanya titik temu yang krusial. Proses adaptasi ini dapat dipahami melalui 
konsep glokalisasi, di mana generasi muda lebih reseptif terhadap tradisi yang mampu 
berdialog dengan budaya populer. Sinergi ini menegaskan bahwa proses adaptasi ini 
bukanlah kompromi terhadap nilai, melainkan strategi kolaboratif yang didukung oleh 
temuan Wulandari, S., & Firmansyah, (2023). 

Penciptaan Ruang Komunal sebagai Laboratorium Nilai Sosial 
Mekanisme ketiga yang terbukti sangat efektif adalah penciptaan "ruang perjumpaan" 

melalui kegiatan-kegiatan komunal, yang mentransformasikan tradisi Maulid menjadi sebuah 
"panggung sosial". Pemerintah Desa secara sadar mengambil peran sebagai fasilitator 
utama, seperti yang dijelaskan oleh AD1, dengan menyediakan "tempat yg nyaman, 
memberikan ruang dalam menyampaikan pendapat." Fasilitasi ini diwujudkan melalui 
kegiatan yang secara inheren melibatkan kerja sama lintas generasi, salah satunya adalah 
"gotong royong," yang bagi AD1 bukan hanya kerja fisik tetapi juga strategi untuk 
menanamkan nilai "saling menghormati antar sesama." 

Efektivitas dari fasilitasi ruang komunal ini terbukti melalui testimoni pengalaman 
emosional dari generasi muda. Bagi mereka, momen-momen kebersamaan menjadi bagian 
yang paling berkesan. GM4, misalnya, sangat menyukai momen "pada saat hidangan 
makanan dan Minuman yg Erat kegiatan sosial dan ramai-ramai ke masjid untuk bergotong 
royang." Pengalaman serupa diungkapkan oleh GM5 yang menikmati saat "masyarakat 
berbondong-bondong membawa rezeki mereka ke masjid untuk di bagikan." Ungkapan GM3 
bahwa suasana acara "penuh kedamaian dan kebersamaan" adalah bukti paling jelas 
bahwa mekanisme "learning by feeling" benar-benar terjadi, menanamkan rasa kekitaan 
(sense of belonging). 

Praktik menciptakan ruang komunal ini secara teoretis merupakan bentuk 
pembangunan modal sosial (social capital). Tradisi Maulid berfungsi sebagai ritual yang 
secara periodik meregenerasi ikatan sosial dan rasa saling percaya. Studi oleh Santoso, D. 
A., & Pratiwi, (2022) mendukung temuan ini, di mana tradisi 'makan bersama' dalam ritual 
keagamaan terbukti memperkuat kohesi sosial. Praktik gotong royong juga menjadi 
jembatan antara teori dan praktik, menjadi solusi atas kekhawatiran para Tokoh Agama 



R & Umar Tradisi Maulid di Tengah Arus Modernitas: Sebuah ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 2708 

 

mengenai lunturnya nilai komunal. Hal ini menguatkan hasil penelitian Lestari, P., & 
Haryanto, (2020) yang menemukan bahwa gotong royong merupakan wahana paling efektif 
untuk transfer nilai-nilai budaya antargenerasi karena sifatnya yang partisipatif. 

Internalisasi Nilai Inspiratif dari Keteladanan Nabi 
Mekanisme terakhir dan paling fundamental adalah transmisi nilai-nilai spiritual yang 

bersumber dari keteladanan Nabi Muhammad SAW. Bagi para pemimpin komunitas, 
khususnya Tokoh Agama, tujuan utama acara Maulid adalah memastikan esensi ini 
tersampaikan. TA3 menyatakan bahwa upaya dakwah harus dilakukan "Dengan cara 
mendalami dan memperagakan Akhlak-sunnah Rasulullah SAW." Kekhawatiran terbesar 
mereka adalah jika proses ini gagal dan perayaan hanya menjadi "Formalitas tanpa 
menghayati makna yg lebih dalam." Fokus pada keteladanan ini juga diamini oleh generasi 
muda, seperti GM5 yang memahami makna Maulid "agar bisa mencontohi Sifat Rasulullah." 

Bukti paling sahih bahwa mekanisme ini berhasil dapat ditemukan dalam pengakuan-
pengakuan inspiratif dari generasi muda. Proses ini menunjukkan adanya transformasi dari 
informasi (mengetahui sifat Nabi) menjadi inspirasi (tergugah oleh sifat Nabi) dan akhirnya 
menjadi aksi (meniru sifat Nabi). GM1, misalnya, yang mengagumi sifat "Pemaaf" Nabi, 
mengaku setelah mendengar kisah tersebut ia terinspirasi untuk "Tidak membalas" 
perlakuan buruk. Pengalaman serupa diungkapkan oleh GM3, "Setelah mendengar kisah 
Rasulullah SAW yang dermawan. Saya terinspirasi untuk lebih peduli kepada orang lain." 
Inspirasi ini bahkan diterjemahkan menjadi tindakan nyata oleh GM5 yang mengaku menjadi 
lebih sering berbagi: "pernah, sering berbagi antar sesama. Contoh: Sering sedekahkan ke 
anak yatim." 

Proses internalisasi nilai melalui kisah keteladanan ini merupakan implementasi dari 
pendidikan karakter berbasis kisah (story-based character education). Pendekatan ini efektif 
karena kisah mampu menyentuh emosi dan memberikan contoh konkret. Penelitian Fauzi, 
A., & Nurdin, (2023) menunjukkan bahwa siswa yang terpapar pada kisah keteladanan Nabi 
menunjukkan praktik akhlak yang lebih baik. Penegasan generasi muda bahwa nilai-nilai ini 
"Sangat Relevan... di era digital saat ini" (GM3) juga sejalan dengan argumen Rahmawati, 
(2021), yang menyatakan bahwa nilai-nilai tradisi justru dapat berfungsi sebagai "kompas 
moral" yang membantu generasi muda menavigasi kompleksitas era modern, dengan 
memposisikan keteladanan Nabi bukan sebagai figur historis, tetapi sebagai sumber 
inspirasi yang relevan. 

Keterbatasan Penelitian dan Implikasi 
"Perlu diakui bahwa penelitian ini memiliki beberapa keterbatasan. Fokus pada satu 

desa (Desa Baru) menjadikan temuan ini sangat kaya secara kontekstual, namun 
membatasi generalisasinya ke komunitas lain dengan dinamika sosial yang berbeda. Selain 
itu, sebagai sebuah studi etnografi di mana peneliti terlibat aktif, potensi bias subjektif dalam 
interpretasi data tidak dapat dihilangkan sepenuhnya, meskipun telah diminimalisir melalui 
triangulasi sumber yang ketat. Keterbatasan ini membuka ruang untuk penelitian lebih lanjut 
di masa depan." 

Tabel 2. Ringkasan Empat Mekanisme Transmisi Nilai dalam Tradisi Maulid 

Mekanisme Strategi Kunci Tujuan Pedagogis Bukti Empiris 

Keterlibatan 
Proaktif 

Menjadikan pemuda 
sebagai panitia 

Pemberdayaan, 
menumbuhkan 
sense of ownership. 

Melibatkan generasi 
muda sebagai 
penyelenggara." (AD2 

Kontekstualisasi 
Tradisi 

Mengemas acara 
secara kreatif (lomba 
video, media sosial) 

Adaptasi & 
Relevansi 

Acara Maulid dikemas 
lebih interaktif." (GM3) 

Penciptaan 
Ruang Komunal 

Fasilitasi gotong 
royong dan makan 
bersama 

Laboratorium nilai 
sosial, membangun 
modal sosial. 

"Penuh kedamaian dan 
kebersamaan." (GM3) 

Internalisasi 
Keteladanan 

Fokus pada kisah-
kisah inspiratif Nabi 
Muhammad. 

Inspirasi moral, 
pendidikan karakter 
berbasis kisah. 

"Saya terinspirasi untuk 
lebih peduli." (GM3) 



R & Umar Tradisi Maulid di Tengah Arus Modernitas: Sebuah ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 2709 

 

KESIMPULAN  
Berdasarkan analisis etnografi mengenai tradisi Maulid di Desa Baru, penelitian ini 

menghasilkan kesimpulan bahwa komunitas tidak mengandalkan proses pewarisan nilai 
yang tunggal, melainkan telah merekayasa sebuah ekosistem transmisi budaya yang holistik 
dan terstruktur. Mekanisme ini dioperasikan melalui empat strategi utama yang saling 
terkait: (1) pemberdayaan pemuda melalui keterlibatan proaktif sebagai penyelenggara 
untuk menumbuhkan rasa memiliki; (2) adaptasi tradisi dengan format modern dan kreatif 
untuk menjaga relevansi; (3) fasilitasi ruang interaksi komunal sebagai laboratorium praktik 
nilai-nilai sosial; dan (4) penekanan pada substansi keteladanan Nabi sebagai sumber 
inspirasi moral. Melalui ekosistem ini, tradisi Maulid berhasil ditransformasikan dari sekadar 
ritual keagamaan menjadi sebuah proyek pendidikan karakter tahunan yang partisipatif, 
adaptif, dan efektif dalam menavigasi tantangan modernitas. 

REKOMENDASI  
Temuan penelitian ini menawarkan implikasi penting, baik secara praktis maupun 

teoretis. Secara praktis, institusi pendidikan dan pemerintah perlu mengakui dan mendukung 
tradisi komunal seperti Maulid, bukan hanya sebagai acara seremonial, tetapi sebagai 
"laboratorium karakter" informal yang sangat efektif. Secara ilmiah, penelitian ini 
berkontribusi pada diskursus pendidikan karakter dengan menawarkan sebuah model 
pedagogi berbasis komunitas yang terbukti ampuh dalam memfasilitasi internalisasi nilai, 
sebagai alternatif dari pendekatan formal di sekolah yang seringkali dekontekstual. 

Penelitian ini juga membuka beberapa arah yang menjanjikan untuk studi di masa 
depan. Pertama, sebuah studi komparatif antara beberapa desa dengan tingkat adaptasi 
tradisi yang berbeda dapat mengungkap faktor-faktor kunci yang menentukan keberhasilan 
transmisi nilai. Kedua, penelitian longitudinal yang mengikuti sekelompok generasi muda 
selama beberapa tahun dapat memberikan wawasan mengenai dampak jangka panjang dari 
keterlibatan mereka. Terakhir, pendekatan metode campuran (mixed-method) dapat 
digunakan untuk mengukur secara kuantitatif korelasi antara tingkat partisipasi dalam tradisi 
dengan indikator karakter seperti empati dan tanggung jawab sosial. 

DAFTAR PUSTAKA 
Abdullah, I. (2022). Simbol dan Makna dalam Tradisi Lokal Nusantara. Pustaka Pelajar. 
Berkowitz, M. W., & Bier, M. C. (2021). The Science of Character Education. In L. P. Nucci, 

D. Narvaez, & T. K. Lapsley (Eds.), Handbook of Moral and Character Education (2nd 
ed., pp. 24–42). Routledge. 

Boyd, R., & Richerson, P. J. (2015). Culture and the Evolutionary Process. Chicago Press. 
Collins, R. (2021). The Micro-Sociology of Religion: Collective Effervescence and the 

Sacred. In J. A. van Belzen (Ed.), The Oxford Handbook of the Study of Religion. 
Oxford University Press. 

Connerton, P. (2019). How Societies Remember. Cambridge University Press. 
Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2022). Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing 

Among Five Approaches (5th ed.). SAGE Publication. 
Fauzi, A., & Nurdin, A. (2023). Pendidikan Karakter Melalui Keteladanan dalam Kisah-Kisah 

Nabi: Persepsi dan Implementasinya di Kalangan Siswa Madrasah Aliyah. Tarbawi: 
Jurnal Keilmuan Manajemen Pendidikan, 9(1), 33–48. 

Geertz, C. (2017). The Interpretation of Cultures. Basic Books. 
Hidayatullah, A. (2023). Tantangan Generasi Z dalam Melestarikan Budaya Lokal di Era 

Digital: Studi Kasus Remaja di Sumbawa. Jurnal Studi Pemuda, 12(1), 45–58. 
Hoffman, D. M. (2020). Beyond the Bag of Virtues: A Critique of Contemporary Character 

Education. Journal of Moral Education, 49(3), 275–289. 
Kemendikbudristek. (2022). Dimensi, Elemen, dan Subelemen Profil Pelajar Pancasila pada 

Kurikulum Merdeka. Badan Standar, Kurikulum, dan Asesmen Pendidikan. 
Kemendikbudristek RI. 

Lestari, P., & Haryanto, J. T. (2020). Efektivitas Komunikasi Antargenerasi dalam Transfer 
Pengetahuan Budaya melalui Kegiatan Gotong Royong. Jurnal Ilmu Komunikasi, 
18(3), 251–264. 

Lickona, T. (2022). Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and 



R & Umar Tradisi Maulid di Tengah Arus Modernitas: Sebuah ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 2710 

 

Responsibility (4th ed.). Bantam. 
Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaña, J. (2014). Qualitative data analysis: A methods 

sourcebook (3rd ed.). SAGE Publication. 
Nugroho, A. P., & Hidayat, T. (2022). Peran Organisasi Karang Taruna dalam Pembentukan 

Karakter Kepemimpinan Pemuda di Era Digital (Studi Kasus di Desa Maju Sejahtera). 
Jurnal Sosiologi Pedesaan, 10(2), 112–125. 

Putra, A. (2021). The Localization of Maulid: Cultural Expressions of Prophetic Love in the 
Malay Archipelago. Southeast Asian Journal of Social Science, 49(1), 65–82. 

Rahman, A. (2024). Revitalizing Community-Based Education: Lessons from Indonesian 
Local Wisdom. International Journal of Educational Development, 85(102456). 

Rahmawati, D. E. (2021). Relevansi Nilai-Nilai Akhlak dalam Tradisi Maulid Nabi bagi 
Pembentukan Resiliensi Moral Generasi Muda di Era Disrupsi. Studia Islamika, 28(2), 
345–370. 

Santoso, D. A., & Pratiwi, M. (2022). Modal Sosial dalam Ritual Keagamaan Komunitas: 
Studi tentang Peran Tradisi “Makan Bersama” dalam Memperkuat Kohesi Sosial. 
Jurnal Sosiologi, 27(1), 75–94. 

Siregar, F. A., & Lubis, R. (2021). Internalisasi Nilai-Nilai Religius Melalui Keterlibatan Aktif 
dalam Kegiatan Remaja Masjid. Jurnal Pendidikan Islam Kontemporer, 3(1), 45–58. 

Supriadi, D. (2020). Kearifan Lokal dalam Masyarakat Sumbawa: Etnografi Komunikasi. 
Penerbit Ombak. 

UNESCO. (2023). Reimagining Our Futures Together: A new social contract for education. 
UNESCO Publishing. 

Vygotsky, L. S. (2019). Mind in Society: The Development of Higher Psychological 
Processes. Harvard University Press. 

Wulandari, S., & Firmansyah, R. (2023). Dakwah di Ruang Digital: Analisis Pemanfaatan 
Media Sosial oleh Komunitas Pemuda Muslim dalam Melestarikan Tradisi Islam Lokal. 
Jurnal Komunikasi Islam, 13(1), 88–105. 


