Empiricism Journal Vol. 6, No 4, Dec. 2025
https://journal-center.litpam.com/index.php/empiricism "e-ISSN: 2745-7613

email: empiric.journal@gmail.com pp. 2703-2710

Tradisi Maulid di Tengah Arus Modernitas: Sebuah Etnografi
tentang Pendidikan Karakter Antargenerasi

Jasriadi M R' & Umar®*
Program Studi Manajemen Inovasi', Program Studi Bahasa dan Kebudayaan Inggris?,
Universitas Teknologi Sumbawa, JI. Olat Maras, Pernek, Moyo Hulu, Sumbawa, Indonesia 84371
Email Korespondensi: umar@uts.ac.id

Abstrak

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh tantangan pendidikan karakter di era modern, di mana pendekatan formal
seringkali gagal menginternalisasi nilai secara mendalam. Tradisi komunal seperti perayaan Maulid Nabi
Muhammad SAW menawarkan sebuah 'arena pedagogis' alternatif yang bersifat informal dan eksperiensial.
Namun, studi etnografi yang secara mendalam menganalisis bagaimana tradisi komunal berfungsi sebagai
ekosistem pedagogis yang adaptif di era modern masih terbatas. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis
secara mendalam mekanisme transmisi budaya antargenerasi dan proses internalisasi nilai-nilai karakter dalam
tradisi Maulid di Desa Baru, Sumbawa. Menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi etnografi, data
dikumpulkan melalui wawancara mendalam dengan 15 informan (Aparat Desa, Tokoh Agama, Generasi Muda)
dan observasi partisipatif. Temuan menunjukkan bahwa transmisi nilai bukanlah proses linear, melainkan sebuah
ekosistem holistik yang direkayasa secara sosial melalui empat mekanisme utama: (1) keterlibatan proaktif
generasi muda sebagai penyelenggara yang menumbuhkan rasa memiliki; (2) adaptasi tradisi melalui format
kreatif dan media digital untuk menjaga relevansi; (3) fasilitasi ruang interaksi komunal yang berfungsi sebagai
laboratorium nilai-nilai sosial; dan (4) fokus pada substansi keteladanan Nabi sebagai sumber inspirasi moral.
Simpulan dari penelitian ini menegaskan bahwa tradisi Maulid tidak hanya berfungsi sebagai ritual keagamaan,
tetapi telah berhasil ditransformasikan menjadi sebuah proyek pendidikan karakter tahunan yang partisipatif,
adaptif, dan efektif dalam menavigasi tantangan modernitas. Temuan ini berkontribusi pada diskursus pendidikan
karakter dengan menawarkan model pedagogi berbasis komunitas yang terbukti efektif untuk internalisasi nilai.

Kata kunci: Transmisi Budaya; Pendidikan Karakter; Tradisi Maulid; Etnografi; Antargenerasi.

The Mawlid Tradition Amidst the Currents of Modernity: An
Ethnography of Intergenerational Character Education
Abstract

This study is contextualized by the challenges of character education in the modern era, where formal
approaches often fail to deeply internalize values. Communal traditions such as the Mawlid al-Nabi (the Prophet
Muhammad's birthday) offering an alternative 'pedagogical arena’ that is both informal and experiential. However,
in-depth ethnographic studies analyzing how communal traditions function as adaptive pedagogical ecosystems
in the modern era remain scarce." This research aims to deeply analyze the mechanisms of intergenerational
cultural transmission and the process of internalizing character values within the Mawlid tradition in Desa Baru,
Sumbawa. Using a qualitative method with an ethnographic approach, data were collected through in-depth
interviews with 15 informants (Village Officials, Religious Leaders, Youth) and participant observation. The
findings indicate that value transmission is not a linear process but a holistic, socially engineered ecosystem
operating through four main mechanisms: (1) proactive youth involvement as organizers to foster a sense of
ownership; (2) adaptation of the tradition through creative formats and digital media to maintain relevance; (3)
facilitation of communal interaction spaces that function as a laboratory for social values; and (4) a focus on the
substance of the Prophet's exemplary character as a source of moral inspiration. This study concludes that the
Mawlid tradition functions not merely as a religious ritual but has been successfully transformed into a
participatory, adaptive, and effective annual character education project that navigates the challenges of
modernity. These findings contribute to the discourse on character education by offering a community-based
pedagogical model proven effective for value internalization.

Keywords: Cultural Transmission; Character Education;, Mawlid Tradition; Ethnography; Intergenerational.

How to Cite: R, J. M., & Umar, U. (2025). Tradisi Maulid di Tengah Arus Modernitas: Sebuah Etnografi tentang
Pendidikan Karakter Antargenerasi. Empiricism Journal, 6(4), 2703-2710. https://doi.org/10.36312/v51p3c22

) Copyright© 2025, R & Umar
https://doi.org/10.36312/v51p3c22 This is an open-access article under the CC-BY-SA License.

Received: November 2025 Revised: November 2025 Published: Desember 2025 2703


https://journal-center.litpam.com/index.php/empiricism
mailto:empiric.journal@gmail.com
mailto:penulis@gmail.com
https://doi.org/10.36312/v51p3c22
https://doi.org/10.36312/v51p3c22
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

R & Umar Tradisi Maulid di Tengah Arus Modernitas: Sebuah .........

PENDAHULUAN

Pendidikan karakter telah menjadi agenda sentral dalam diskursus pendidikan global,
didorong oleh kesadaran bahwa keunggulan akademis semata tidak cukup untuk
mempersiapkan generasi muda menghadapi kompleksitas tantangan abad ke-21. Lembaga-
lembaga internasional seperti UNESCO, (2023) secara konsisten menekankan pentingnya
pendidikan holistik yang menyeimbangkan pengembangan kognitif dengan pembentukan
nilai-nilai etis, empati, dan tanggung jawab sosial. Di tingkat nasional, urgensi ini direspons
melalui kebijakan seperti implementasi Profil Pelajar Pancasila di Indonesia, yang secara
eksplisit menempatkan karakter (seperti beriman, bergotong royong, dan berkebinekaan
global) sebagai jantung dari tujuan pendidikan (Kemendikbudristek, 2022). Karakter yang
tangguh dianggap sebagai fondasi bagi pembentukan warga negara yang aktif, masyarakat
yang kohesif, dan pembangunan yang berkelanjutan.

Namun, di tengah urgensi tersebut, banyak sistem pendidikan modern menghadapi
apa yang disebut oleh Lickona, (2022) sebagai "krisis karakter". Arus deras globalisasi,
individualisme, dan budaya digital seringkali mengikis nilai-nilai komunal dan kearifan lokal
yang secara fradisional menjadi sumber utama pendidikan karakter. Sekolah, yang
seringkali terlalu fokus pada pencapaian target kurikulum kognitif, kadang kala gagal
menyediakan ruang yang cukup untuk internalisasi nilai-nilai secara mendalam. Fenomena
ini memicu kritik terhadap pendekatan pendidikan karakter yang seringkali bersifat "top-
down" dan dekontekstualisasi, di mana nilai-nilai diajarkan sebagai materi hafalan yang
terpisah dari realitas kehidupan siswa.

Pendekatan semacam ini seringkali gagal karena tidak mampu menyentuh ranah
afektif dan pengalaman siswa, sebuah kritik yang konsisten dalam literatur pendidikan moral
(Berkowitz, M. W., & Bier, 2021). Tantangan global ini mendorong para ahli pendidikan
untuk mengadvokasi pedagogi yang responsif secara budaya, yang menjembatani
pembelajaran formal dengan kearifan komunal (misalnya, Lave & Wenger, 1991; Banks,
2015). Hoffman, (2020) mengkritik model pendidikan karakter kontemporer sebagai sekadar
"kantong kebajikan" (bag of virtues) yang diajarkan secara kognitif tanpa pengalaman nyata,
sehingga gagal membentuk disposisi moral yang tahan lama. Kegagalan ini mendorong
para ahli pendidikan untuk mencari kembali sumber-sumber pendidikan karakter yang lebih
otentik dan membumi, salah satunya adalah kearifan lokal yang terwujud dalam tradisi-
tradisi komunitas, yang berfungsi sebagai "kurikulum hidup" (Rahman, 2024).

Jauh sebelum pendidikan formal dilembagakan, masyarakat di seluruh dunia telah
memiliki mekanisme internal untuk mewariskan nilai-nilai luhur dari satu generasi ke
generasi berikutnya. Mekanisme ini seringkali terwujud dalam bentuk tradisi, ritual, dan
perayaan komunal (Geertz, 2017). Salah satu tradisi yang memiliki kekayaan pedagogis
yang luar biasa dalam konteks masyarakat Muslim di Nusantara adalah peringatan Maulid
Nabi Muhammad SAW. Lebih dari sekadar perayaan hari besar keagamaan, tradisi Maulid
telah berkembang menjadi sebuah peristiwa budaya yang kompleks, sarat dengan simbol
dan praktik sosial, yang menunjukkan vitalitas dan kemampuan adaptasi Islam dalam
berdialog dengan budaya lokal (Putra, 2021).

Di Pulau Sumbawa, tradisi peringatan Maulid memiliki kekhasan tersendiri yang
mencerminkan akulturasi antara ajaran Islam dengan kearifan lokal Tau dan Tana Samawa.
Salah satu manifestasi yang paling ikonik adalah tradisi "Male", yaitu pembuatan pohon hias
yang dihiasi dengan telur, uang, dan hasil bumi, yang kemudian diarak dan diperebutkan
(Abdullah, 2022). Proses pembuatan "Male", misalnya, melibatkan kerja sama dan gotong
royong antarwarga selama berhari-hari, menanamkan nilai kolaborasi dan kebersamaan.
Telur melambangkan kelahiran, hasil bumi merepresentasikan rasa syukur, dan momen
"ngarebut” (memperebutkan) isinya melambangkan harapan untuk mendapatkan berkah
(Supriadi, 2020).

Tradisi bukanlah sekadar pengulangan aktivitas masa lalu yang statis; ia adalah
sebuah "arena pedagogis" yang hidup, di mana nilai-nilai tidak diajarkan secara verbal,
melainkan dialami, dirasakan, dan dipraktikkan secara kolektif (Connerton, 2019). Melalui
partisipasi dalam ritual, individu belajar secara implisit tentang norma sosial dan identitas
kolektif. Pengalaman imersif dan multisensorik dalam ritual, yang oleh Collins, (2021)
disebut sebagai momen collective effervescence, menciptakan jejak memori emosional yang
jauh lebih kuat dalam membentuk karakter daripada pengajaran di dalam kelas. Setiap

Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 2704



R & Umar Tradisi Maulid di Tengah Arus Modernitas: Sebuah .........

elemen dalam perayaan Maulid, dari persiapan hingga puncak acara, berpotensi menjadi
medium untuk transmisi nilai-nilai pendidikan karakter.

Meskipun telah ada beberapa penelitian tentang tradisi Maulid di Indonesia, sebagian
besar masih bersifat deskriptif-historis atau hanya mendaftar nilai-nilai yang terkandung di
dalamnya. Studi yang secara spesifik menggunakan kerangka teori transmisi budaya
antargenerasi dan internalisasi untuk menganalisis Maulid sebagai sebuah proses
pedagogis—bagaimana nilai-nilai tersebut diwariskan, dinegosiasikan, dan dihayati—di
tengah tantangan modernitas, masih sangat langka. Kesenjangan inilah yang ingin diisi oleh
penelitian ini, dengan upaya untuk membongkar "kotak hitam" dari proses pendidikan
informal ini.

Untuk memahami fenomena ini secara mendalam, penelitian ini dipandu oleh dua
konsep kunci: transmisi budaya antargenerasi dan internalisasi. Transmisi budaya adalah
proses pewarisan informasi dan nilai dari satu generasi ke generasi berikutnya, yang dapat
terjadi secara vertikal, horizontal, atau oblik (Boyd, R., & Richerson, 2015). Internalisasi,
seperti yang dijelaskan oleh Vygotsky, (2019) adalah proses di mana nilai yang awalnya
berada di luar individu (dalam interaksi sosial) secara bertahap diserap dan menjadi bagian
dari kompas moral internal individu tersebut. Penelitian ini akan memetakan bagaimana
berbagai aktivitas dalam tradisi Maulid berfungsi sebagai saluran-saluran transmisi budaya
yang memfasilitasi proses internalisasi tersebut.

Mengingat fokus penelitian ini adalah pada proses, makna, dan konteks, maka
pendekatan studi etnografi adalah yang paling tepat. Etnografi memungkinkan peneliti untuk
"terjun langsung" ke dalam kehidupan komunitas, mengamati interaksi secara alami, dan
melakukan wawancara mendalam untuk menangkap perspektif emik (sudut pandang dari
dalam) para partisipan (Creswell, J. W., & Poth, 2022). Desa Baru di Kabupaten Sumbawa
dipilih sebagai lokus karena merepresentasikan sebuah "laboratorium sosial" yang ideal:
komunitasnya masih memegang teguh tradisi secara partisipatif, namun lokasinya yang
tidak terisolasi membuat generasinya terpapar pengaruh modernitas (Hidayatullah, 2023).
Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk membongkar "bagaimana" mekanisme
transmisi budaya antargenerasi digunakan oleh komunitas untuk mewariskan nilai-nilai
karakter, dan bagaimana generasi muda mempersepsikan, menegosiasikan, serta
menginternalisasi nilai-nilai tersebut.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan rancangan studi etnografi
untuk memperoleh pemahaman yang holistik dan mendalam mengenai fenomena transmisi
budaya dalam konteks alamiahnya (Creswell, J. W., & Poth, 2022). Lokus penelitian adalah
Desa Baru, Kabupaten Sumbawa, sebuah komunitas yang dipilih secara bertujuan karena
merepresentasikan sebuah "laboratorium sosial" yang ideal, di mana tradisi Maulid masih
dipegang teguh secara partisipatif, namun generasinya juga terpapar secara signifikan oleh
pengaruh modernitas. Pendekatan etnografi memungkinkan peneliti untuk "terjun langsung"
ke dalam kehidupan komunitas, mengamati interaksi secara alami, dan menangkap
perspektif emik (sudut pandang dari dalam) para partisipan, yang krusial untuk membongkar
proses dan makna di balik praktik budaya yang diteliti. Penelitian lapangan ini dilaksanakan
secara intensif selama tiga bulan, mencakup fase persiapan, puncak perayaan, dan pasca-
acara tradisi Maulid untuk menangkap keseluruhan proses secara longitudinal.

Data primer dikumpulkan melalui triangulasi teknik yang komprehensif. Pertama,
wawancara mendalam semi-terstruktur dilakukan dengan 15 informan yang dipilih secara
bertujuan (purposive sampling), mencakup tiga perspektif generasi vital: 6 Tokoh Agama
(sebagai sumber nilai), 4 Aparat Desa (sebagai fasilitator komunitas), dan 5 Generasi Muda
(sebagai subjek internalisasi). Kedua, observasi partisipatif dilaksanakan dengan melibatkan
peneliti secara langsung dalam seluruh rangkaian kegiatan tradisi Maulid untuk menangkap
praktik dan interaksi yang tidak terucap. Data yang terkumpul kemudian dianalisis secara
tematik dengan mengikuti model interaktif Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldafa, (2014),
yang meliputi proses reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Validitas
temuan dipastikan melalui triangulasi sumber, yaitu dengan membandingkan dan
mengontraskan data dari ketiga kelompok informan untuk membangun sebuah pemahaman
yang kaya dan kredibel.

Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 2705



R & Umar Tradisi Maulid di Tengah Arus Modernitas: Sebuah .........

Table 1. Rincian jumlah informan yang terlibat dalam penelitian

Kelompok Informan Kode Jumlah Posisi/Peran Usia Rata-rata
Tokoh Agama TA1-TAG 6 Sumber Nilai & 55-70
Penceramah
Aparat Desa AD1-AD4 4 Fasilitator Komunitas 40-55
Generasi Muda GM1-GM5 5 Subjek Internalisasi & 17-25
Panitia
Pengumpulan Transkripsi & Kodifikasi I:> Identifikasi Tema-
Data Lapangan E> Familiarisasi Terbuka Tema Awal
Penulisan Narasi Definisi & Penamaan <:| Review &
Etnografi Tema Akhir Pengelompokan Tema

Gambar 1. Alur Analisis Data Etnografi

HASIL DAN PEMBAHASAN

Analisis data dari wawancara dan observasi menunjukkan bahwa transmisi nilai-nilai
karakter dalam tradisi Maulid di Desa Baru bukanlah sebuah proses linear yang terjadi
secara kebetulan, melainkan sebuah ekosistem yang direkayasa secara sosial melalui
empat mekanisme utama yang saling terkait. Pembahasan berikut akan menguraikan setiap
mekanisme secara mendalam, dengan menyajikan temuan penelitian yang divalidasi melalui
triangulasi data informan dan didukung oleh literatur akademis yang relevan.

Keterlibatan Proaktif sebagai Wahana Pemberdayaan dan Internalisasi Nilai

Temuan paling fundamental dari penelitian ini adalah keyakinan bahwa transmisi nilai
yang paling efektif terjadi ketika generasi muda digerakkan dari posisi pasif menjadi pelaku
aktif. Komunitas di Desa Baru, khususnya para pemimpin, secara sadar menempatkan
generasi muda sebagai "penyelenggara" acara. Ini adalah sebuah strategi manajerial yang
disengajakan untuk memastikan regenerasi, seperti yang ditegaskan oleh Aparat Desa
(AD2), bahwa pendekatan utamanya adalah "dengan melibatkan generasi muda sebagai
penyelenggara." Strategi ini bahkan dimulai dari tahap paling awal melalui forum
musyawarah, yang oleh Aparat Desa lain (AD3) dijelaskan sebagai proses "Pelibatan
generasi sejak Tahap awal... pembentukan panitia Pemuda... [dan] Musyawarah
Perencanaan Bersama."

Keputusan strategis ini didukung penuh oleh para Tokoh Agama, yang melihatnya
sebagai wadah pembinaan kader masa depan. Mereka mengamati antusiasme yang tinggi
dari kaum muda, seperti yang diungkapkan oleh Tokoh Agama (TA3), "Para Pemuda sangat
antusias terutama Remaja masjid untuk mengambil andil dalam kegiatan." Antusiasme ini
ternyata selaras dengan aspirasi yang disuarakan oleh generasi muda sendiri. Kritikan dari
seorang pemuda (GM3) terhadap acara yang terkadang "terlalu Lama tanpa melibatkan
Jeneras muda secara aktif* menjadi justifikasi kuat dari bawah, menunjukkan adanya
permintaan nyata dari mereka untuk diberi kepercayaan dan tanggung jawab yang lebih
besar. Penyerahan peran sebagai "penyelenggara” ini menjadi titik temu krusial antara visi
generasi tua dan aspirasi generasi muda.

Praktik pemberdayaan pemuda (youth empowerment) ini secara teoretis terbukti
efektif dalam membentuk karakter. Dengan memberikan peran sentral, komunitas tidak
hanya memastikan regenerasi, tetapi juga menciptakan kondisi ideal bagi internalisasi nilai
melalui pengalaman langsung, sebuah proses yang dikenal sebagai pembelajaran
eksperiensial. Hal ini sejalan dengan penelitian Nugroho, A. P., & Hidayat, (2022), yang
menemukan bahwa keterlibatan aktif dalam organisasi kepemudaan secara signifikan
membentuk karakter kepemimpinan dan rasa tanggung jawab. Lebih jauh, praktik
musyawarah yang menjadi bagian dari mekanisme ini merupakan manifestasi dari
komunikasi antargenerasi yang efektif, yang memperkuat argumen Lestari, P., & Haryanto,
(2020) tentang pentingnya interaksi dua arah dalam transfer pengetahuan budaya. Dengan

Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 2706



R & Umar Tradisi Maulid di Tengah Arus Modernitas: Sebuah .........

demikian, peran yang diemban para pemuda berhasil mentransformasikan mereka, di mana
nilai-nilai tradisi tidak lagi hanya diperingati, tetapi menjadi bagian dari karakter yang mereka
hidupi, sebuah temuan yang juga didukung oleh Siregar, F. A., & Lubis, (2021).

Kontekstualisasi Tradisi sebagai Strategi Dakwah Adaptif

Mekanisme kedua adalah adanya kesadaran kolektif dari seluruh kelompok informan
bahwa tradisi harus mampu berdialog dengan zaman agar tetap relevan. Para Tokoh
Agama secara eksplisit menyuarakan kekhawatiran ini, di mana TA1 mengamati bahwa
"Pengaruh modernisasi dan globalisasi Membuat mereka lebih selektif dalam Memahami
dan mengamalkan nilai-nilai," yang diperdalam oleh TA2 yang cemas akan "luntur atau
hilangnya nilai-nilai tradisi." Kesadaran akan "ancaman" bersama ini menjadi pendorong
bagi generasi tua untuk tidak bersikap pasif, melainkan mencari cara-cara inovatif, seperti
yang diungkapkan AD4 bahwa salah satu peran kelembagaan adalah "Melestarikan dan
melindungi tradisi dari ancaman Modernisasi dan globalisasi."

Sebagai jawaban atas tantangan tersebut, generasi tua secara proaktif mengusulkan
strategi adaptasi melalui pemanfaatan teknologi. Mereka memahami bahwa untuk
"menjangkau" generasi muda, mereka harus "berbicara" melalui saluran yang akrab, seperti
yang ditekankan AD3 mengenai pentingnya "Mengemas acara secara kreatif dan Relevan
dgn minat mereka." Para Tokoh Agama memperkaya strategi ini dengan perspektif dakwah
yang lebih canggih, seperti usulan TA1 untuk "Menggunakan Media Sosial, digital
Storytelling, Gamifikasi dan Interaksi." Strategi proaktif ini menunjukkan pergeseran
paradigma, di mana teknologi tidak lagi dipandang sebagai ancaman, tetapi sebagai alat
yang dapat dimanfaatkan untuk pelestarian budaya dan dakwah.

Hal yang paling menarik adalah betapa selarasnya strategi adaptif dari generasi tua
dengan aspirasi generasi muda. Ide-ide inovatif yang mereka tawarkan seolah menjadi
validasi langsung bahwa pendekatan kontekstual tersebut adalah langkah yang tepat.
Usulan dari GM3 agar "Acara Maulid dikemas lebih interaktif, misalnya diadakan lomba
video pendek," atau seruan dari GM1 untuk "Dakwah digital, konten edukatif, Lomba kreatif,"
menunjukkan adanya titik temu yang krusial. Proses adaptasi ini dapat dipahami melalui
konsep glokalisasi, di mana generasi muda lebih reseptif terhadap tradisi yang mampu
berdialog dengan budaya populer. Sinergi ini menegaskan bahwa proses adaptasi ini
bukanlah kompromi terhadap nilai, melainkan strategi kolaboratif yang didukung oleh
temuan Wulandari, S., & Firmansyah, (2023).

Penciptaan Ruang Komunal sebagai Laboratorium Nilai Sosial

Mekanisme ketiga yang terbukti sangat efektif adalah penciptaan "ruang perjumpaan"
melalui kegiatan-kegiatan komunal, yang mentransformasikan tradisi Maulid menjadi sebuah
"panggung sosial". Pemerintah Desa secara sadar mengambil peran sebagai fasilitator
utama, seperti yang dijelaskan oleh AD1, dengan menyediakan "tempat yg nyaman,
memberikan ruang dalam menyampaikan pendapat." Fasilitasi ini diwujudkan melalui
kegiatan yang secara inheren melibatkan kerja sama lintas generasi, salah satunya adalah
"gotong royong," yang bagi AD1 bukan hanya kerja fisik tetapi juga strategi untuk
menanamkan nilai "saling menghormati antar sesama."

Efektivitas dari fasilitasi ruang komunal ini terbukti melalui testimoni pengalaman
emosional dari generasi muda. Bagi mereka, momen-momen kebersamaan menjadi bagian
yang paling berkesan. GM4, misalnya, sangat menyukai momen "pada saat hidangan
makanan dan Minuman yg Erat kegiatan sosial dan ramai-ramai ke masjid untuk bergotong
royang." Pengalaman serupa diungkapkan oleh GM5 yang menikmati saat "masyarakat
berbondong-bondong membawa rezeki mereka ke masjid untuk di bagikan." Ungkapan GM3
bahwa suasana acara "penuh kedamaian dan kebersamaan" adalah bukti paling jelas
bahwa mekanisme "learning by feeling" benar-benar terjadi, menanamkan rasa kekitaan
(sense of belonging).

Praktik menciptakan ruang komunal ini secara teoretis merupakan bentuk
pembangunan modal sosial (social capital). Tradisi Maulid berfungsi sebagai ritual yang
secara periodik meregenerasi ikatan sosial dan rasa saling percaya. Studi oleh Santoso, D.
A., & Pratiwi, (2022) mendukung temuan ini, di mana tradisi 'makan bersama' dalam ritual
keagamaan terbukti memperkuat kohesi sosial. Praktik gotong royong juga menjadi
jembatan antara teori dan praktik, menjadi solusi atas kekhawatiran para Tokoh Agama

Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 2707



R & Umar Tradisi Maulid di Tengah Arus Modernitas: Sebuah .........

mengenai lunturnya nilai komunal. Hal ini menguatkan hasil penelitian Lestari, P., &
Haryanto, (2020) yang menemukan bahwa gotong royong merupakan wahana paling efektif
untuk transfer nilai-nilai budaya antargenerasi karena sifatnya yang partisipatif.

Internalisasi Nilai Inspiratif dari Keteladanan Nabi

Mekanisme terakhir dan paling fundamental adalah transmisi nilai-nilai spiritual yang
bersumber dari keteladanan Nabi Muhammad SAW. Bagi para pemimpin komunitas,
khususnya Tokoh Agama, tujuan utama acara Maulid adalah memastikan esensi ini
tersampaikan. TA3 menyatakan bahwa upaya dakwah harus dilakukan "Dengan cara
mendalami dan memperagakan Akhlak-sunnah Rasulullah SAW." Kekhawatiran terbesar
mereka adalah jika proses ini gagal dan perayaan hanya menjadi "Formalitas tanpa
menghayati makna yg lebih dalam." Fokus pada keteladanan ini juga diamini oleh generasi
muda, seperti GM5 yang memahami makna Maulid "agar bisa mencontohi Sifat Rasulullah."

Bukti paling sahih bahwa mekanisme ini berhasil dapat ditemukan dalam pengakuan-
pengakuan inspiratif dari generasi muda. Proses ini menunjukkan adanya transformasi dari
informasi (mengetahui sifat Nabi) menjadi inspirasi (tergugah oleh sifat Nabi) dan akhirnya
menjadi aksi (meniru sifat Nabi). GM1, misalnya, yang mengagumi sifat "Pemaaf" Nabi,
mengaku setelah mendengar kisah tersebut ia terinspirasi untuk "Tidak membalas"
perlakuan buruk. Pengalaman serupa diungkapkan oleh GM3, "Setelah mendengar kisah
Rasulullah SAW yang dermawan. Saya terinspirasi untuk lebih peduli kepada orang lain."
Inspirasi ini bahkan diterjemahkan menjadi tindakan nyata oleh GM5 yang mengaku menjadi
lebih sering berbagi: "pernah, sering berbagi antar sesama. Contoh: Sering sedekahkan ke
anak yatim."

Proses internalisasi nilai melalui kisah keteladanan ini merupakan implementasi dari
pendidikan karakter berbasis kisah (story-based character education). Pendekatan ini efektif
karena kisah mampu menyentuh emosi dan memberikan contoh konkret. Penelitian Fauzi,
A., & Nurdin, (2023) menunjukkan bahwa siswa yang terpapar pada kisah keteladanan Nabi
menunjukkan praktik akhlak yang lebih baik. Penegasan generasi muda bahwa nilai-nilai ini
"Sangat Relevan... di era digital saat ini" (GM3) juga sejalan dengan argumen Rahmawati,
(2021), yang menyatakan bahwa nilai-nilai tradisi justru dapat berfungsi sebagai "kompas
moral" yang membantu generasi muda menavigasi kompleksitas era modern, dengan
memposisikan keteladanan Nabi bukan sebagai figur historis, tetapi sebagai sumber
inspirasi yang relevan.

Keterbatasan Penelitian dan Implikasi

"Perlu diakui bahwa penelitian ini memiliki beberapa keterbatasan. Fokus pada satu
desa (Desa Baru) menjadikan temuan ini sangat kaya secara kontekstual, namun
membatasi generalisasinya ke komunitas lain dengan dinamika sosial yang berbeda. Selain
itu, sebagai sebuah studi etnografi di mana peneliti terlibat aktif, potensi bias subjektif dalam
interpretasi data tidak dapat dihilangkan sepenuhnya, meskipun telah diminimalisir melalui
triangulasi sumber yang ketat. Keterbatasan ini membuka ruang untuk penelitian lebih lanjut
di masa depan."

Tabel 2. Ringkasan Empat Mekanisme Transmisi Nilai dalam Tradisi Maulid

video, media sosial)

Mekanisme Strategi Kunci Tujuan Pedagogis | Bukti Empiris
Keterlibatan Menjadikan pemuda | Pemberdayaan, Melibatkan generasi
Proaktif sebagai panitia menumbuhkan muda sebagai
sense of ownership. | penyelenggara." (AD2
Kontekstualisasi | Mengemas acara | Adaptasi & | Acara Maulid dikemas
Tradisi secara kreatif (lomba | Relevansi lebih interaktif." (GM3)

Muhammad.

berbasis kisah.

Penciptaan Fasilitasi gotong | Laboratorium  nilai | "Penuh kedamaian dan

Ruang Komunal | royong dan makan | sosial, membangun | kebersamaan." (GM3)
bersama modal sosial.

Internalisasi Fokus pada kisah- | Inspirasi moral, | "Saya terinspirasi untuk

Keteladanan kisah inspiratif Nabi | pendidikan karakter | lebih peduli." (GM3)

Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025

2708




R & Umar Tradisi Maulid di Tengah Arus Modernitas: Sebuah .........

KESIMPULAN

Berdasarkan analisis etnografi mengenai tradisi Maulid di Desa Baru, penelitian ini
menghasilkan kesimpulan bahwa komunitas tidak mengandalkan proses pewarisan nilai
yang tunggal, melainkan telah merekayasa sebuah ekosistem transmisi budaya yang holistik
dan terstruktur. Mekanisme ini dioperasikan melalui empat strategi utama yang saling
terkait: (1) pemberdayaan pemuda melalui keterlibatan proaktif sebagai penyelenggara
untuk menumbuhkan rasa memiliki; (2) adaptasi tradisi dengan format modern dan kreatif
untuk menjaga relevansi; (3) fasilitasi ruang interaksi komunal sebagai laboratorium praktik
nilai-nilai sosial; dan (4) penekanan pada substansi keteladanan Nabi sebagai sumber
inspirasi moral. Melalui ekosistem ini, tradisi Maulid berhasil ditransformasikan dari sekadar
ritual keagamaan menjadi sebuah proyek pendidikan karakter tahunan yang partisipatif,
adaptif, dan efektif dalam menavigasi tantangan modernitas.

REKOMENDASI
Temuan penelitian ini menawarkan implikasi penting, baik secara praktis maupun

teoretis. Secara praktis, institusi pendidikan dan pemerintah perlu mengakui dan mendukung
tradisi komunal seperti Maulid, bukan hanya sebagai acara seremonial, tetapi sebagai
"laboratorium karakter" informal yang sangat efektif. Secara ilmiah, penelitian ini
berkontribusi pada diskursus pendidikan karakter dengan menawarkan sebuah model
pedagogi berbasis komunitas yang terbukti ampuh dalam memfasilitasi internalisasi nilai,
sebagai alternatif dari pendekatan formal di sekolah yang seringkali dekontekstual.

Penelitian ini juga membuka beberapa arah yang menjanjikan untuk studi di masa
depan. Pertama, sebuah studi komparatif antara beberapa desa dengan tingkat adaptasi
tradisi yang berbeda dapat mengungkap faktor-faktor kunci yang menentukan keberhasilan
transmisi nilai. Kedua, penelitian longitudinal yang mengikuti sekelompok generasi muda
selama beberapa tahun dapat memberikan wawasan mengenai dampak jangka panjang dari
keterlibatan mereka. Terakhir, pendekatan metode campuran (mixed-method) dapat
digunakan untuk mengukur secara kuantitatif korelasi antara tingkat partisipasi dalam tradisi
dengan indikator karakter seperti empati dan tanggung jawab sosial.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, I. (2022). Simbol dan Makna dalam Tradisi Lokal Nusantara. Pustaka Pelajar.

Berkowitz, M. W., & Bier, M. C. (2021). The Science of Character Education. In L. P. Nucci,
D. Narvaez, & T. K. Lapsley (Eds.), Handbook of Moral and Character Education (2nd
ed., pp. 24-42). Routledge.

Boyd, R., & Richerson, P. J. (2015). Culture and the Evolutionary Process. Chicago Press.

Collins, R. (2021). The Micro-Sociology of Religion: Collective Effervescence and the
Sacred. In J. A. van Belzen (Ed.), The Oxford Handbook of the Study of Religion.
Oxford University Press.

Connerton, P. (2019). How Societies Remember. Cambridge University Press.

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2022). Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing
Among Five Approaches (5th ed.). SAGE Publication.

Fauzi, A., & Nurdin, A. (2023). Pendidikan Karakter Melalui Keteladanan dalam Kisah-Kisah
Nabi: Persepsi dan Implementasinya di Kalangan Siswa Madrasah Aliyah. Tarbawi:
Jurnal Keilmuan Manajemen Pendidikan, 9(1), 33—48.

Geertz, C. (2017). The Interpretation of Cultures. Basic Books.

Hidayatullah, A. (2023). Tantangan Generasi Z dalam Melestarikan Budaya Lokal di Era
Digital: Studi Kasus Remaja di Sumbawa. Jurnal Studi Pemuda, 12(1), 45-58.

Hoffman, D. M. (2020). Beyond the Bag of Virtues: A Critique of Contemporary Character
Education. Journal of Moral Education, 49(3), 275-289.

Kemendikbudristek. (2022). Dimensi, Elemen, dan Subelemen Profil Pelajar Pancasila pada
Kurikulum Merdeka. Badan Standar, Kurikulum, dan Asesmen Pendidikan.
Kemendikbudristek RI.

Lestari, P., & Haryanto, J. T. (2020). Efektivitas Komunikasi Antargenerasi dalam Transfer
Pengetahuan Budaya melalui Kegiatan Gotong Royong. Jurnal limu Komunikasi,
18(3), 251-264.

Lickona, T. (2022). Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and

Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 2709



R & Umar Tradisi Maulid di Tengah Arus Modernitas: Sebuah .........

Responsibility (4th ed.). Bantam.

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldafa, J. (2014). Qualitative data analysis: A methods
sourcebook (3rd ed.). SAGE Publication.

Nugroho, A. P., & Hidayat, T. (2022). Peran Organisasi Karang Taruna dalam Pembentukan
Karakter Kepemimpinan Pemuda di Era Digital (Studi Kasus di Desa Maju Sejahtera).
Jurnal Sosiologi Pedesaan, 10(2), 112—125.

Putra, A. (2021). The Localization of Maulid: Cultural Expressions of Prophetic Love in the
Malay Archipelago. Southeast Asian Journal of Social Science, 49(1), 65—-82.

Rahman, A. (2024). Revitalizing Community-Based Education: Lessons from Indonesian
Local Wisdom. International Journal of Educational Development, 85(102456).

Rahmawati, D. E. (2021). Relevansi Nilai-Nilai Akhlak dalam Tradisi Maulid Nabi bagi
Pembentukan Resiliensi Moral Generasi Muda di Era Disrupsi. Studia Islamika, 28(2),
345-370.

Santoso, D. A., & Pratiwi, M. (2022). Modal Sosial dalam Ritual Keagamaan Komunitas:
Studi tentang Peran Tradisi “Makan Bersama” dalam Memperkuat Kohesi Sosial.
Jurnal Sosiologi, 27(1), 75-94.

Siregar, F. A., & Lubis, R. (2021). Internalisasi Nilai-Nilai Religius Melalui Keterlibatan Aktif
dalam Kegiatan Remaja Masjid. Jurnal Pendidikan Islam Kontemporer, 3(1), 45-58.

Supriadi, D. (2020). Kearifan Lokal dalam Masyarakat Sumbawa: Etnografi Komunikasi.
Penerbit Ombak.

UNESCO. (2023). Reimagining Our Futures Together: A new social contract for education.
UNESCO Publishing.

Vygotsky, L. S. (2019). Mind in Society: The Development of Higher Psychological
Processes. Harvard University Press.

Wulandari, S., & Firmansyah, R. (2023). Dakwah di Ruang Digital: Analisis Pemanfaatan
Media Sosial oleh Komunitas Pemuda Muslim dalam Melestarikan Tradisi Islam Lokal.
Jurnal Komunikasi Islam, 13(1), 88—105.

Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025

2710



