
Empiricism Journal 
https://journal-center.litpam.com/index.php/empiricism 
email: empiric.journal@gmail.com  

Vol. 6, No 4, Dec. 2025 
e-ISSN: 2745-7613 

pp. 2007-2021 

 

 Received: November 2025 Revised: December 2025 Published: December 2025 2007 

 

Komunikasi Ritual pada Prosesi Adat Memarek sebagai Bentuk 
Adopsi Budaya Bali di Kabupaten Lombok Utara 

Dian lestari Miharja1*, Eka Putri Paramita2, Ida ayu Sutarini3, Novita Maulida4,  
Yulanda Trisula Sidartha5 

 Program Studi Ilmu Komunikasi, Fakultas Hukum, Ilmu Sosial dan Ilmu Politik, Universitas 
Mataram, Jl. Majapahit No. 62, Kota Mataram, Nusa Tenggara Barat, Indonesia 83115. 

Email Korespondensi: dianlestari300770@gmail.com 

Abstrak 

Penelitian "Komunikasi Ritual pada Prosesi Adat Memarek sebagai bentuk adopsi budaya bali di kabupaten 

lombok utara" memiliki sasaran untuk meneliti makna dari komunikasi ritual serta simbol yang ada di dalam 

tradisi Memarek yang merupakan bentuk dari salah satu akulturasi budaya bali yaitu ritual metatah. Ritual ini 

dilakukan untuk mengungkapkan rasa syukur, doa untuk keselamatan, dan permohonan berkah terkhusus bagi 

anak perempuan yang akan menginjak dewasa. Walaupun terdapat perbedaan kepercayaan di kalangan 

masyarakat namun tradisi ini dapat bertahan hingga saat ini. Penelitian ini menggunakan metode pendekatan 

kualitatif deskriptif dengan teori interaksi simbolik untuk memahami makna dari simbol dan interaksi sosial dalam 

setiap tahapan proses ritual yang dilaksanakan. Pengumpulan data yang dilakukan dengan melalui wawancara 

mendalam dan diskusi kelompok (FGD) dengan mengundang beberapa tokoh adat, masyarakat dan beberapa 

pihak yang terlibat dalam tradisi terkait di Desa Tegal maja, Dusun Leong Timur, Kabupaten Lombok Utara. 

Selain itu untuk menganalisis data digunakan metode Miles dan Huberman yang terdiri atas reduksi, penyajian, 

dan penarikan kesimpulan. Hasil dari penelitian ini yaitu (1) Terdapat proses adopsi budaya pada prosesi tradisi 

mengasah gigi yang merupakan salah satu rangkaian tradisi memarek. Tradisi mengasah gigi sangat lekat 

dengan budaya bali yaitu (2) Adopsi budaya yang terjadi dianalisis menggunakan teori akulturasi budaya dan 

teridentifikasi dengan strategi integrasi budaya. (3) Komunikasi ritual pada proses integrasi budaya, terdapat 3 

hal yang menjadi perhatian penelitian yaitu (a) persilangan unsur budaya (tradisi dan ritual), (b) proses ritual,  (C) 

proses interaksi. 

Kata kunci: Komunikasi Ritual; Prosesi Adat Memarek; Adopsi Budaya. 

Ritual Communication in the Memarek Traditional Procession as a 
Form of Balinese Cultural Adoption in North Lombok Regency 

Abstract 

The research "Ritual Communication in the Memarek Traditional Procession as a form of Balinese cultural 
adoption in North Lombok Regency" aims to examine the meaning of ritual communication and symbols in the 
Memarek tradition, which is a form of Balinese cultural acculturation, namely the metatah ritual. This ritual is 
carried out to express gratitude, prayers for safety, and requests for blessings, especially for girls who are about 
to reach adulthood. Although there are differences in beliefs among the community, this tradition can survive until 
now. This research uses a descriptive qualitative approach method with symbolic interaction theory to understand 
the meaning of symbols and social interactions in each stage of the ritual process carried out. Data collection was 
carried out through in-depth interviews and focus group discussions (FGD) by inviting several traditional leaders, 
the community and several parties involved in related traditions in Tegal Maja Village, Leong timur Hamlet, North 
Lombok Regency. In addition, to analyze the data, the Miles and Huberman method was used, consisting of 
reduction, presentation, and drawing conclusions. The results of this study are (1) There is a process of cultural 
adoption in the tooth sharpening tradition procession which is one of the series of the marek tradition. The 
tradition of sharpening teeth is closely linked to Balinese culture, namely (2) The cultural adoption that occurs is 
analyzed using the theory of cultural acculturation and identified with cultural integration strategies. (3) Ritual 
communication in the cultural integration process, there are 3 things that are the focus of research, namely (a) 
the intersection of cultural elements (tradition and ritual), (b) the ritual process, (c) the interaction process. 

Keywords: Ritual Communication; Traditional Procession of Memarek; Cultural Adoption. 

How to Cite: Miharja, D. lestari, Paramita, E. P., Sutarini, I. ayu, Maulida, N., & Sidartha, Y. T. (2025). 
Komunikasi Ritual pada Prosesi Adat Memarek sebagai BentukAdopsi Budaya Bali di Kabupaten Lombok Utara. 
Empiricism Journal, 6(4), 2007-2021. https://doi.org/10.36312/aczxgw51       

https://doi.org/10.36312/aczxgw51 
Copyright© 2025, Miharja et al. 

This is an open-access article under the CC-BY-SA License. 

 

 

https://journal-center.litpam.com/index.php/empiricism
mailto:empiric.journal@gmail.com
mailto:dianlestari300770@gmail.com
https://doi.org/10.36312/aczxgw51
https://doi.org/10.36312/aczxgw51
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Miharja et al. Komunikasi Ritual pada Prosesi Adat Memarek ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 2008 

 

PENDAHULUAN  
Budaya merupakan identitas yang tak terpisahkan dari kehidupan masyarakat. Setiap 

masyarakat memiliki kebiasaan dan nilai yang berkembang dalam interaksi sosial mereka, 
yang kemudian membentuk pola komunikasi budaya yang khas. Dalam hal ini, komunikasi 
ritual berperan penting dalam proses penyampaian pesan-pesan budaya, di mana ritual 
tidak hanya menjadi sarana untuk menyampaikan pesan, tetapi juga menjadi media yang 
menghubungkan individu dengan masyarakat serta leluhur mereka. Sebagaimana 
dikemukakan oleh Couldry (2005), komunikasi dalam perspektif ritual bukan sekadar 
transmisi pesan dari pengirim ke penerima, tetapi melibatkan partisipasi bersama dalam 
sebuah upacara suci, yang mengarah pada penciptaan makna bersama dalam konteks 
sosial dan budaya. Dengan demikian, komunikasi ritual tidak hanya menyampaikan pesan, 
tetapi juga memperkuat ikatan sosial dan budaya yang ada di antara peserta ritual. 

Salah satu contoh komunikasi ritual yang penting di Nusa Tenggara Barat (NTB), 
khususnya di Kabupaten Lombok Utara, adalah prosesi adat Memarek. Prosesi ini dikenal 
sebagai salah satu ritual penting yang di dalamnya terdapat rangkaian kegiatan seperti 
mengasah gigi, yang memiliki kemiripan yang erat dengan ritual metatah atau potong gigi 
yang dilakukan oleh masyarakat Bali. Kesamaan ini menandakan adanya adopsi budaya 
Bali dalam masyarakat Lombok, yang dilakukan secara turun-temurun. Hal ini bukan hanya 
sekadar persamaan dalam bentuk ritual, tetapi juga dalam makna sosial dan simbolik yang 
terkandung di dalamnya. Adopsi budaya ini memperlihatkan dinamika hubungan antar 
komunitas yang berbeda latar belakang budayanya, yaitu antara masyarakat Sasak di 
Lombok dan masyarakat Bali, yang menciptakan sebuah akulturasi budaya yang mendalam. 

Proses akulturasi budaya antara Bali dan Sasak di Lombok Utara dapat dilihat tidak 
hanya dalam aspek ritual, tetapi juga dalam kesenian, pendidikan, dan kehidupan sosial 
masyarakat. Misalnya, di wilayah ini, masyarakat Bali yang berjumlah sekitar 3% dari total 
populasi Lombok telah memperkenalkan berbagai elemen kesenian mereka, termasuk 
dalam seni pertunjukan dan seni rupa. Penelitian oleh Jayadi et al. (2018) menunjukkan 
bahwa kehadiran komunitas Bali di Lombok membawa dampak yang besar dalam 
perkembangan seni dan budaya lokal, di mana elemen-elemen dari kesenian Bali 
menginspirasi seni lokal Sasak, dan sebaliknya, menciptakan sebuah dialog budaya yang 
saling memperkaya. Lebih jauh lagi, fenomena ngejot, yaitu tradisi saling memberi antar 
kelompok etnis, menjadi contoh nyata bagaimana akulturasi budaya juga tercermin dalam 
aspek sosial dan religi masyarakat Lombok. Penelitian oleh Hanip et al. (2020) menunjukkan 
bahwa praktik ngejot tidak hanya memperkuat solidaritas sosial antar kelompok etnis yang 
berbeda, tetapi juga menciptakan ruang untuk dialog antar agama, khususnya antara 
komunitas Muslim Sasak dan Hindu Bali. Tradisi ini memperlihatkan bagaimana interaksi 
sosial dapat menciptakan nilai-nilai bersama yang memperkuat hubungan antar komunitas 
yang berbeda latar belakang. 

Komunikasi ritual dalam prosesi adat Memarek terutama dalam rangkaian mengasah 
gigi menjadi bukti nyata dari proses akulturasi budaya ini. Ritual mengasah gigi di Lombok 
Utara, yang mirip dengan ritual metatah di Bali, melibatkan berbagai elemen budaya Bali, 
seperti sarana prasarana, tata cara upacara, dan simbol-simbol komunikasi yang digunakan 
selama prosesi tersebut. Penggunaan sarana dan prasarana yang mirip dengan ritual Bali 
serta bentuk-bentuk simbol komunikasi yang muncul pada kegiatan ini mencerminkan 
adanya akulturasi budaya yang terjadi antara masyarakat Bali dan Sasak. Penelitian oleh 
Yoniartini et al. (2022) menemukan bahwa praktik keagamaan Hindu melalui pasraman di 
Lombok juga berperan dalam mempertahankan nilai-nilai Hindu di tengah dominasi budaya 
Islam, yang menunjukkan adanya pertukaran budaya antara kedua komunitas tersebut. 

Pelaksanaan adat Memarek ini umumnya dilakukan setahun sekali dan menjadi ritual 
yang sangat penting bagi masyarakat Lombok Utara, khususnya bagi keluarga yang 
memiliki anak perempuan yang akan memasuki usia dewasa. Ritual ini merupakan bentuk 
tindakan kolektif yang memiliki tujuan untuk memohon keselamatan, mengucapkan syukur 
atas kehidupan yang telah diberikan, dan memohon berkah bagi kehidupan yang lebih baik. 
Selain itu, prosesi ini juga berfungsi sebagai bentuk penghormatan terhadap leluhur dan 
simbol transisi dalam kehidupan individu. Meskipun terdapat perbedaan keyakinan di antara 
masyarakat, ritual ini tetap berlangsung hingga saat ini, menunjukkan bahwa komunikasi 



Miharja et al. Komunikasi Ritual pada Prosesi Adat Memarek ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 2009 

 

ritual memiliki kekuatan untuk menyatukan berbagai kelompok masyarakat yang berbeda 
keyakinan dan latar belakang budaya. 

Namun, dalam pelaksanaan prosesi ini, sering kali muncul perbedaan pendapat dan 
persepsi terkait makna simbol-simbol yang digunakan dalam ritual. Hal ini menciptakan 
berbagai interpretasi terhadap tujuan dari pelaksanaan ritual tersebut, yang dapat 
dipengaruhi oleh keberagaman kepercayaan yang ada di dalam masyarakat. Oleh karena 
itu, penting untuk meneliti lebih dalam makna dari setiap tahapan dalam prosesi adat 
Memarek, terutama dalam ritual mengasah gigi, dengan pendekatan komunikasi ritual dan 
teori akulturasi budaya. Pemahaman terhadap simbol-simbol yang ada dalam ritual ini akan 
memberikan wawasan lebih mendalam mengenai bagaimana komunikasi ritual digunakan 
untuk menyampaikan pesan budaya dan membangun hubungan sosial yang lebih erat antar 
individu dalam masyarakat. 

Akulturasi budaya antara Bali dan Sasak di Lombok Utara bukanlah hal yang baru. 
Sejak kedatangan komunitas Bali di Lombok, proses pertukaran budaya telah berlangsung 
melalui berbagai saluran, baik melalui kesenian, agama, maupun tradisi sosial. Seperti yang 
diungkapkan oleh Trisnawati et al. (2015), kesenian di Kota Mataram, ibu kota Lombok, 
menunjukkan adanya pengaruh budaya Bali, yang mengarah pada penciptaan seni 
pertunjukan yang merupakan gabungan dari elemen Sasak dan Bali. Salah satu contoh 
nyata dari akulturasi ini adalah seni pertunjukan Cekepung, yang memadukan elemen cerita 
dari Bali dengan bentuk pertunjukan khas Sasak. 

Dalam aspek keagamaan, kehadiran pasraman sebagai lembaga pendidikan agama 
Hindu juga berperan dalam menguatkan praktik keagamaan Bali di Lombok. Yusup et al. 
(2022) menjelaskan bahwa pasraman di Lombok tidak hanya menjadi tempat untuk 
memperkenalkan ajaran Hindu kepada generasi muda, tetapi juga berfungsi sebagai tempat 
interaksi budaya antara masyarakat Bali dan masyarakat Sasak. Pasraman menjadi tempat 
bertemunya nilai-nilai budaya yang berbeda, yang memungkinkan adanya pertukaran 
pengetahuan dan pemahaman antara kedua komunitas tersebut. 

Selain itu, fenomena sosial seperti Perang Topat, sebuah tradisi yang melibatkan 
masyarakat Bali dan Sasak menunjukkan bagaimana akulturasi budaya juga terjadi dalam 
aspek sosial. Suadnya dan Paramita (2018) mencatat bahwa Perang Topat bukan hanya 
sekadar perayaan ritual, tetapi juga menjadi simbol dari toleransi dan integrasi antar agama 
dan etnis. Hal ini menunjukkan bahwa komunikasi ritual dalam konteks budaya Bali dan 
Sasak memiliki fungsi sosial yang sangat penting, yaitu sebagai platform untuk membangun 
solidaritas dan menjaga keharmonisan antar umat beragama di Lombok. 

Komunikasi ritual dalam tradisi Bali dan Sasak di Lombok berperan penting dalam 
memperkuat ikatan sosial dan identitas budaya. Ritual mengasah gigi yang terdapat dalam 
prosesi adat Memarek di Lombok Utara memiliki makna yang dalam, baik dari sisi spiritual, 
sosial, maupun budaya. Proses mengasah gigi yang dilaksanakan dalam prosesi ini, mirip 
dengan ritual metatah di Bali, menjadi simbol dari transisi kehidupan, yang tidak hanya 
berfokus pada perubahan fisik tetapi juga perubahan dalam tatanan sosial dan spiritual 
individu. Sebagai simbol dari proses transisi ini, mengasah gigi melibatkan serangkaian 
upacara yang menggunakan berbagai sarana prasarana, simbol-simbol komunikasi, serta 
doa-doa yang mengiringi setiap tahapan ritual. Simbol-simbol tersebut, seperti penggunaan 
batu mirah, pengutik, dan caket dalam prosesi mengasah gigi, memiliki makna yang 
mendalam tentang pembersihan diri dari sifat buruk dan penguatan kontrol diri. Ini sejalan 
dengan konsep akulturasi budaya yang mencerminkan pengaruh budaya Bali terhadap 
masyarakat Sasak, meskipun masih mempertahankan elemen-elemen budaya lokal yang 
khas. 

Penelitian ini bertujuan untuk menggali lebih dalam bagaimana proses adat Memarek, 
khususnya dalam tahap mengasah gigi, mengadopsi budaya Bali dalam praktiknya. Dengan 
menggunakan pendekatan komunikasi ritual dan teori akulturasi budaya, penelitian ini 
berfokus pada pemaknaan setiap tahapan dalam prosesi adat Memarek yang mengandung 
elemen-elemen budaya Bali yang telah diterima dan dipraktikkan oleh masyarakat Lombok 
Utara. Melalui pendekatan ini, diharapkan dapat ditemukan wawasan baru mengenai makna 
simbolik, interaksi sosial, dan proses komunikasi yang terjalin dalam setiap tahap prosesi 
ritual, serta bagaimana proses akulturasi ini mempengaruhi pemahaman dan penghayatan 
masyarakat terhadap ritual tersebut. Melalui penelitian ini, diharapkan dapat diungkap lebih 



Miharja et al. Komunikasi Ritual pada Prosesi Adat Memarek ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 2010 

 

lanjut bagaimana komunikasi ritual dalam prosesi Memarek dan mengasah gigi ini berfungsi 
sebagai media penyampaian pesan-pesan budaya yang tidak hanya memperkuat identitas 
sosial dan agama, tetapi juga menjadi wadah untuk menghidupkan kembali nilai-nilai budaya 
yang diwariskan oleh nenek moyang masyarakat Lombok Utara. 

METODE 
Penelitian ini termasuk dalam kategori penelitian kualitatif, yang berfokus pada 

pemahaman mendalam mengenai fenomena sosial dan budaya, serta bagaimana proses 
akulturasi budaya terjadi di masyarakat. Pendekatan kualitatif memungkinkan peneliti untuk 
menggali nuansa pengalaman hidup individu, serta dinamika sosial dan budaya yang 
kompleks. Dalam konteks ini, penelitian ini bertujuan untuk memahami bagaimana 
komunikasi ritual pada prosesi adat Memarek di Kabupaten Lombok Utara menggambarkan 
proses adopsi dan akulturasi budaya Bali dalam masyarakat Sasak. Dengan menggunakan 
metode kualitatif, penelitian ini berupaya mengungkap makna simbolis, nilai-nilai sosial, dan 
dinamika interaksi yang muncul dalam praktik budaya tersebut. 

Desain Penelitian 
Penelitian ini menggunakan pendekatan deskriptif kualitatif untuk menggambarkan 

dan mendeskripsikan komunikasi ritual yang terdapat pada prosesi adat Memarek. 
Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk menganalisis secara mendalam setiap elemen 
ritual, serta interaksi sosial yang terbentuk selama prosesi tersebut. Sebagai metode utama, 
peneliti menggunakan wawancara mendalam (in-depth interview) dan diskusi kelompok 
terfokus (Focus Group Discussion - FGD) untuk mengumpulkan data kualitatif yang kaya 
dan mendalam dari para informan yang terlibat dalam tradisi tersebut. 

Lokasi Penelitian 
Penelitian ini dilaksanakan di Desa Tegal Maja, Dusun Leong Timur, Kabupaten 

Lombok Utara. Lokasi ini dipilih karena merupakan pusat pelaksanaan tradisi Memarek, 
khususnya ritual mengasah gigi, yang menjadi fokus utama penelitian. Desa ini memiliki 
latar belakang budaya yang kaya, dengan komunitas Sasak yang hidup berdampingan 
dengan komunitas Bali, yang memberi peluang untuk menganalisis akulturasi budaya antara 
kedua kelompok etnis tersebut. Dalam konteks ini, desa Tegal Maja menjadi contoh yang 
ideal untuk memahami interaksi budaya antara masyarakat Bali dan Sasak, serta 
bagaimana komunikasi ritual berfungsi sebagai sarana untuk memperkuat hubungan sosial 
dan budaya. 

Responden 
Responden dalam penelitian ini terdiri atas berbagai pihak yang terlibat langsung 

dalam prosesi adat Memarek, yaitu para pemimpin adat, masyarakat yang berpartisipasi 
dalam ritual, serta pihak-pihak yang memiliki perhatian khusus terhadap pelaksanaan tradisi 
ini. Responden dipilih menggunakan teknik purposive sampling, di mana peneliti memilih 
individu yang memiliki pengetahuan mendalam mengenai ritual Memarek dan akulturasi 
budaya yang terjadi dalam prosesi tersebut. 

Pemilihan responden dilakukan dengan mempertimbangkan peran mereka dalam 
ritual Memarek, serta pengalaman mereka yang relevan terkait dengan proses akulturasi 
budaya Bali di Lombok Utara. Para informan yang dipilih diharapkan dapat memberikan 
wawasan yang mendalam tentang makna ritual, simbol yang digunakan, serta dinamika 
sosial yang terbentuk selama prosesi tersebut. Beberapa tokoh adat dan pemimpin 
masyarakat di Desa Tegal Maja juga dilibatkan dalam diskusi untuk mendapatkan 
pandangan mengenai perubahan dan pengaruh budaya Bali dalam masyarakat Sasak. 

Pengumpulan Data 
Pengumpulan data dilakukan melalui dua metode utama, yaitu wawancara mendalam 

(in-depth interview) dan Focus Group Discussion (FGD). 
1. Wawancara Mendalam (In-depth Interview) 

Wawancara mendalam adalah metode yang digunakan untuk menggali 
pengalaman pribadi dan perspektif informan secara lebih mendalam. Melalui wawancara 
ini, peneliti dapat mengeksplorasi bagaimana individu terlibat dalam prosesi adat 
Memarek, serta bagaimana mereka memahami dan mengartikan simbol-simbol yang 



Miharja et al. Komunikasi Ritual pada Prosesi Adat Memarek ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 2011 

 

muncul dalam ritual tersebut. Wawancara mendalam memungkinkan peneliti untuk 
memperoleh data kualitatif yang kaya, yang mencakup pemahaman subjektif informan 
mengenai pengalaman mereka dalam melaksanakan atau mengamati ritual tersebut 
(OʼRourke et al., 2021). 

Sebagai contoh, penelitian oleh Bhowmik et al. (2018) menunjukkan bagaimana 
wawancara mendalam dapat digunakan untuk menggali pengalaman pribadi mahasiswa 
internasional dalam menghadapi tantangan akulturasi budaya. Dalam konteks ini, 
wawancara mendalam akan membantu peneliti untuk memahami bagaimana masyarakat 
Sasak beradaptasi dengan pengaruh budaya Bali, serta bagaimana mereka berinteraksi 
dengan budaya luar dalam konteks yang lebih luas. 

2. Focus Group Discussion (FGD) 
Focus Group Discussion (FGD) digunakan untuk mengumpulkan data yang lebih 

luas dan menggali dinamika kelompok dalam memahami proses akulturasi budaya. FGD 
memungkinkan peneliti untuk menangkap pandangan yang lebih komprehensif tentang 
bagaimana masyarakat memandang ritual Memarek dan pengaruh budaya Bali dalam 
kehidupan sosial mereka. Diskusi kelompok ini akan mendorong partisipasi aktif dari 
anggota masyarakat, yang memungkinkan untuk menggali tema-tema yang mungkin 
tidak muncul dalam wawancara individu. 

Renzaho et al. (2017) menunjukkan bahwa FGD efektif dalam menggali perspektif 
yang lebih dalam tentang jurang akulturasi antara generasi yang lebih tua dan yang lebih 
muda, serta bagaimana mereka beradaptasi dengan budaya yang berbeda. Dalam 
konteks Memarek, FGD memungkinkan peneliti untuk memahami bagaimana masyarakat 
Sasak dan Bali berinteraksi dalam praktik budaya dan bagaimana nilai-nilai tradisional 
dipertahankan atau berubah seiring berjalannya waktu. 

Instrumen Penelitian 
Instrumen utama yang digunakan dalam penelitian ini adalah wawancara mendalam 

dan diskusi kelompok terfokus (FGD). Kedua metode ini dipilih untuk menggali data yang 
mendalam dan komprehensif mengenai makna ritual, proses akulturasi, serta komunikasi 
simbolik yang terjadi dalam prosesi adat Memarek. 
• Wawancara Mendalam: Instrumen wawancara dirancang untuk menggali pengalaman 

pribadi informan terkait dengan keterlibatan mereka dalam ritual Memarek. Pertanyaan 
wawancara difokuskan pada pengalaman mereka terkait dengan tahapan ritual, 
pemaknaan simbol yang ada, serta interaksi sosial yang terjadi dalam prosesi adat. 
Wawancara ini dilakukan dengan cara yang fleksibel, memungkinkan peneliti untuk 
menggali tema-tema baru yang muncul selama percakapan. 

• Focus Group Discussion (FGD): FGD dilaksanakan dengan melibatkan sejumlah tokoh 
adat, pemimpin masyarakat, serta anggota masyarakat yang terlibat dalam Memarek. 
FGD dirancang untuk memfasilitasi diskusi kelompok mengenai bagaimana masyarakat 
melihat perubahan dan pengaruh budaya Bali dalam ritual adat mereka. Diskusi ini 
memungkinkan untuk menggali berbagai perspektif yang muncul dalam konteks budaya, 
serta mendiskusikan simbol-simbol yang digunakan dalam prosesi Memarek. 

Analisis Data 
Analisis data dalam penelitian ini menggunakan metode analisis kualitatif Miles dan 

Huberman (2007), yang terdiri dari tiga tahapan utama: reduksi data, penyajian data, dan 
penarikan kesimpulan/verifikasi. 
1. Reduksi Data: Langkah pertama dalam analisis adalah mengidentifikasi data yang 

relevan dan menyaring informasi yang tidak terkait dengan pertanyaan penelitian. Proses 
ini melibatkan pengorganisasian informasi yang terkumpul dari wawancara dan FGD, 
serta memilih tema-tema utama yang muncul dari data. 

2. Penyajian Data: Data yang relevan kemudian disajikan dalam bentuk narasi atau tabel, 
yang memungkinkan peneliti untuk mengidentifikasi pola dan hubungan antara elemen-
elemen budaya, ritual, dan komunikasi yang terlibat dalam Memarek. 

3. Penarikan Kesimpulan/Verifikasi: Tahap terakhir adalah menarik kesimpulan dari data 
yang telah dianalisis. Penarikan kesimpulan dilakukan dengan memverifikasi temuan-
temuan berdasarkan data yang telah dikumpulkan, serta mengevaluasi sejauh mana 



Miharja et al. Komunikasi Ritual pada Prosesi Adat Memarek ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 2012 

 

temuan tersebut dapat menjelaskan fenomena akulturasi budaya yang terjadi dalam 
prosesi adat Memarek. 

Etika Penelitian 
Dalam penelitian ini, etika penelitian menjadi aspek yang sangat penting, terutama 

karena melibatkan partisipasi masyarakat dalam proses pengumpulan data. Peneliti 
memastikan bahwa semua responden yang terlibat dalam wawancara dan FGD diberikan 
penjelasan yang jelas mengenai tujuan penelitian dan proses yang akan dilakukan. Semua 
partisipan memberikan informasi yang terinformasi sebelum terlibat dalam penelitian, dan 
kerahasiaan data pribadi mereka dijaga dengan ketat. 

Peneliti juga memastikan bahwa penelitian ini dilakukan dengan pendekatan berbasis 
komunitas yang menghargai perspektif dan budaya lokal, sesuai dengan pedoman etika 
penelitian yang berlaku (Pelzang & Hutchinson, 2018). Hal ini bertujuan untuk menjaga 
integritas dan relevansi penelitian, serta memastikan bahwa hasil penelitian dapat 
memberikan kontribusi yang bermanfaat bagi masyarakat yang terlibat. 

HASIL DAN PEMBAHASAN  
Lokasi penelitian ini berada di Desa Tegal Maja, kecamatan Tanjung, Kabupaten 

Lombok Utara, dengan batas wilayah: sebelah utara Desa Tanjung, sebelah selatan 
kawasan hutan lindung, sebelah barat Desa Sokong dan Teniga, sebelah timur Desa Sama 

Guna. Desa Tegal Maja memiliki luas wilayah 23,79 𝑘𝑚2  atau 20,55% dari wilayah 
Kecamatan Tanjung. Desa yang berjarak +2,5 km da ri ibukota Kabupaten ini terbagi dalam 
11 (sebelas) dusun. (Dok. Profil Desa Tegal Maja Tahun 2013). Pada tahun 2015, jumlah 
penduduk Desa Tegal Maja tercatat 8.030 jiwa (3.842 laki-laki, 4188 perempuan) dengan 

kepadatan penduduk 338 jiwa/𝑘𝑚2. Sebagian penduduk beragama Budha yakni sebanyak 
66,2%, beragama islam 33,7%, selebihnya beragama Hindu. Sebagian besar penduduk 
Desa Tegal Maja bermata pencaharian sebagai petani yaitu sebesar 3.893 jiwa atau 93% 
dari 4.173 jiwa. (Dok. Profil Desa Tegal Maja Tahun 2013). 

Desa ini memiliki topografi perbukitan dan lereng, yang rentan terhadap longsor dan 
banjir saat musim hujan lebat. Masyarakat tinggal di wilayah ketinggian dan dataran terjal, 
serta akses jalan yang masih belum sepenuhnya permanen—minim sarana drainase, talud, 
dan gorong-gorong—menimbulkan wilayah rawan bencana. Aduan pada tahun 2022 
menunjukkan kondisi jalan yang sangat memperihatinkan di Dusun Leong Barat—jalan 
rusak berat dan belum difungsikan dengan baik untuk transportasi hasil panen maupun 
kegiatan sehari-hari. 

Desa Tegal Maja termasuk dalam wilayah adat Orong Empak Panasan, seluas 723 
ha, yang terletak di pegunungan dan perbukitan. Wilayah ini berbatasan dengan Sokong, 
Leong, Meleko, dan Desa Tanjung. Juga termasuk dalam wilayah adat Leong, dengan luas 
2.266 ha, yang membentang di area pegunungan/perbukitan. Batasnya melibatkan Sokong, 
Meleko, Desa Rores, dan daerah lainnya.  

Tradisi Adat Memarek 
Tradisi memarek merupakan tradisi yang dilaksanakan oleh masyarakat kabupaten 

Lombok utara. Pada umumnyaa tradisi ini diselengggarakan setahun sekali. Umumnyaa 
berlangsung dua hari satu malam (prosesi siang, bermalam lalu penutupan). Pelaksanaan 
tradisi adat ini dilakukan oleh seluruh masyarakat adat yang ada di desa tegal maja. 
Memarek merupakan salah satu tradisi yang masih dilestarikan hingga saat ini yang memiliki 
kedalaman makna secara spiritual. Tradisi ini juga diyakini memberikan dampak sosial yang 
sangat erat kaitannya dengan kehidupan masyarakat.  

Memarek (dari kata Sasak parek = “berkunjung/menghadap”) adalah tradisi ziarah-
kaul untuk menghadap (memohon/menghaturkan doa) kepada leluhur, paling masyhur 
dipusatkan di Makam Babekeq, Desa Selelos, Kec. Gangga, Lombok Utara. Tradisi ini 
menonjol karena akulturasi dan pluralisme: diikuti komunitas Sasak Muslim, juga komunitas 
lain di sekitarnya, sehingga sering dijadikan contoh harmoni antarwarga. Etymologi: 
Memarek ← parek (“datang/menghadap”). Esensinya “menghadap” kepada leluhur sambil 
memunajatkan doa kepada Tuhan, cerminan akulturasi Sasak–Islam yang menguat di 
Lombok Utara. Kata Memarek sendiri merupakan bahasa daerah di Lombok. Memarek 



Miharja et al. Komunikasi Ritual pada Prosesi Adat Memarek ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 2013 

 

umumnya dilaksanakan dalam rangkaian acara tertentu seperti menyambut musim panen, 
pernikahan dan acara keagamaan tertentu.  

Penyelenggaraan tradisi adat memarek merupakan sebuah rangkaian adat yang 
cukup popular di desa tegal maja kabupaten Lombok utara. Dikatakan popular karena dalam 
prosesnya selalu melibatkan masyarakat secara kolektif. Masyarakat disini terdiri dari tokoh 
agama, tokoh adat, serta perangkat desa . setiap individu yang terlibat kemudian diberikan 
peran dan memiliki tugasnya masing – masing dalam kegiatan tradisi memarek. Peran 
paling penting dimiliki oleh tokoh adat sebagai pemimpin dalam pelaksanaan tradisi adat 
memarek. Selanjutnya tokoh agama berperan untuk mengiringi kegiatan tradisi memarek. 
Dan peran untuk menghimpun partisipasi masyarakat dilakukan oleh perangkat desa.  

Pembagian peran ini cukup membantu dalam pelaksanaan serta pelestarian kegiatan 
tradisi adat memarek. Tidak hanya melalui pembagian peran ini, tradisi memarek juga 
memiliki makna yang dianggap penting oleh masyarakat sebagai bentuk keseimbangan 
antara alam, manusia dan tuhan. Makna inilah yang selanjutnya menjadi pedoman 
masyarakat untuk selalu melaksanakan kegiatan tradisi memarek secara turun menurun. 
Sebagai pedoman yang kerap menjadi acuan masyarakat, makna tradisi memarek memiliki 
konsep komunikasi dan kebudayaan yang tidak dapat dipisahkan. Pada konsep ini 
menggambarkan bahwa keduanya memiliki hubungan timbal balik yang mana budaya 
berkenaan dengan cara hidup manusia dan dikomunikasikan kepada masyarakat secara 
verbal maupun nonverbal.  

Teori Akulturasi Budaya  
Dalam sebuah komunitas masyarakat sangat mungkin terjadi adanya akulturasi 

budaya, yang mana budaya asli dalam komunitas tersebut dipengaruhi oleh kehadiran 
budaya lain (Purwitasari et al, 2022). Adanya beragam sebab seperti masuknya kebudayaan 
oleh masyarakat pendatang secara masif dalam jumlah banyak ataupun terdapat 
pernikahan antar etnis menjadi penyebab adanya perubahan unsur budaya (sarlan 
menungsa et al,2023). Selain itu, terjadinya akulturasi budaya juga disebabkan adanya 
komunikasi antara satu masyarakat dengan masyarakat lainnya ketika berinteraksi.  

Yang mana pada proses komunikasi tersebut terjadi pertukaran pendapat serta 
pengetahuan sehingga memungkinkan seseorang untuk memperoleh rujukan baru 
mengenai budaya nya (Adriani et al,2024). Oleh sebab itu akulturasi budaya yang terjadi 
lebih dikarenakan adanya kontak dengan budaya lain serta sikap mau untuk menerima hal 
baru dan menerapkannya dalam perilaku sehari – hari. Menurut Gillin dan gillin (2010) 
menjelaskan bahwa akulturasi budaya terjadi karena adanya (1)kesetiaan dan keserasian 
sosial (2) kesempatan dalam bidang ekonomi (3) persamaan kebudayaan (4) perkawinan 
campuran dan (5) adanya ancaman dari luar.  

Dalam proses akulturasi budaya, seseorang dituntut untuk dapat berkomunikasi 
dengan budaya lainyaa, selama komunikasi terjadi dibutuhkan adanya sikap saling 
menghormati. Sikap ini mendukung adanya cara hidup dengan mengadopsi budaya lain 
tanpa harus mengesampingkan budaya sendiri. Pada penelitian ini, mengenai tradisi adat 
memarek  lebih lanjut ditemukan bahwa telah terjadi proses perubahan budaya. Yang mana 
perubahan- perubahan terjadi akibat adanya adopsi budaya bali kedalam budaya sasak di 
desa tegal maja, kabupaten Lombok utara. Selanjutnya, proses adopsi ini dianalisis secara 
lebih mendalam dengan menggunakan teori akulturasi milik berry. Berdasarkan pada teori 
akulturasi, terdapat 4 strategi selama proses akulturasi terjadi dalam masyarakat. Salah satu 
dari 4 strategi tersebut yang ditemukan pada daerah penelitian adalah jenis strategi 
integrasi.  

Adapun strategi integrasi yang menjadi hasil analisis peneliti, disebabkan oleh adanya 
sejumlah fakta  yang disebutkan narasumber. Faktanya yaitu berupa pelaksanaan tradisi 
ritual adat memarek, salah satunya terlihat dalam kegiatan potong gigi memiliki kesamaan 
seperti adat bali. Kegiatan potong gigi (dikenal dengan mengasah gigi) memperlihatkan 
kesamaan baik secara verbal dan non verbal. terlihat jelas pada tata cara upacara, 
pelaksanaan, sarana prasarana, pemimpin ritual hingga makna spiritual.  

Namun, dari seluruh rekaman mengenai tradisi adat memarek, khususnya potong gigi 
(mengasah gigi) ini ada beberapa hal yang tetap berpegang teguh pada kosmologi sasak. 
Misalnya penggunaan sarana prasaran ritual yang tidak dimaknai sama seperti yang ada di 



Miharja et al. Komunikasi Ritual pada Prosesi Adat Memarek ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 2014 

 

bali. Ada pula penggunaan bahasa pada tradisi memarek yang tetap menggunakan bahasa 
sasak. Serta lantunan tembang – tembang pengiring ritual yang tidak sepenuhnya 
menggunakan ritme/ nada seperti di bali. Lantunan tembang yang ada di bali dikenal 
dengan kekidungan sedangkan di desa tegal maja lebih dikenal sebagai memaos.  

Komunikasi Ritual Dengan Strategi Integrasi Dalam tradisi Potong Gigi Pada Ritual 
adat Memarek 
Persilangan Unsur Budaya (tradisi dan ritual) 

Ritual adat memarek sebagai sebuah kegiatan adat yang rutin dilaksanakan 
merupakan bagian dari kehidupan masyarakat desa. Dalam Ritual adat ini, salah satu 
kegiatan yang dilaksanakan yaitu prosesi potong gigi dikenal sebagai mengasah gigi. 
Dimana mengasah gigi merupakan kegiatan yang ditujukan untuk menandai bahwa 
seseorang telah layak untuk dikatakan dalam fase dewasa serta bertanggungjawab 
terhadap dirinya sendiri. Prosesi potong gigi dalam rangkaian ritual adat memarek memiliki 
kesamaan dengan proses potong gigi pada adat bali. Kesamaan ini dapat dilihat dari 
rangkaian pelaksanaan yang dimulai dari mengundang mangku, mempersiapkan sarana 
prasarana, waktu pelaksanaan hingga pemimpin upacara. Secara lebih lengkap, kesamaan 
tersebut dijabarkan dalam bentuk sebagai berikut: 
1. Makna Upacara Potong Gigi 
  Upacara adat metatah atau yang juga disebut mesangih atau potong gigi yang 
berarti proses pengikiran gigi umat Hindu di bali. Upacara adat metatah memiliki tujuan 
untuk mensucikan kembali manusia. Pensucian agar seiap manusia yang memasuki usia 
remaja mempunyai akal dan budi yang lebih baik lagi dalam menjalani kehidupan dengan 
menghilangkan sifat-sifat buruknya. Pada masyarakat kabupaten Lombok utara, tradisi 
potong gigi (mengasah gigi) menjadi sebuah pertanda mengenai transisi sosial seorang 
anak beranjak dewasa. Pertanda ini disinyalir akan menjadikan anak menjadi lebih berbakti 
dan bertanggungjawab terhadap dirinya juga orang lain. Disebutkan pula pada masyarakat 
hindu di bali bahwa I Dewa Ayu Oka Maya Saputri Artini (2022) upacara metatah 
mengandung makna yang dalam bagi kehidupan, yaitu:  
a) Pergantian perilaku untuk menjadi manusia sejati yang dapat mengendalikan diri dari 

godaan nafsu. 
b) Memenuhi kewajiban orang tua terhadap anaknya untuk menemukan hakekat manusia 

yang sejati.  
c) Agar dapat bertemu kembali kelak di surga anak dan orangtuanya setelah sama-sama 

meninggal.    
Selain sebagai pertanda, tradisi mengasah gigi di Lombok utara juga menjadi salah 

satu warisan budaya yang dilestarikan secara turun menurun. Pada proses pewarisan 
budaya ini terjadi akulturasi budaya antara masyarakat bali perantauan dan masyarakat adat 
lokal, dan terlihat jelas pada berbagai urutan kegiatan pelaksanaan yang dilakukan. dapat 
dilihat pada tabel berikut: 

Tabel 1. Urutan kegiatan pelaksanaan 

No Nama 
Kegiatan 

Maknanya Mengasah 
Gigi 

Metatah 
Gigi 

1 Melukat Anak diwajibkan untuk melakukan 
upacara melukat di pantai segara dan di 
pura pembersihan Melukat bertujuan 
sebagai ritual pembersihan diri secara 
lahir batin 

 
- 

v 

2 Sungkeman Sebelum melakukan upacara metatah, 
seorang anak melakukan prosesi 
sungkeman kepada orang tua atau yang 
disebut muspa nauran, yang 
menyimbolkan penghormatan, memohon 
maaf, dan meminta restu agar proses 
upacara metatah berjalan lancar oleh 
anak kepada orang tua.  

v v 

3 Mendak Memohon kelancaran dan memohon doa v - 



Miharja et al. Komunikasi Ritual pada Prosesi Adat Memarek ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 2015 

 

No Nama 
Kegiatan 

Maknanya Mengasah 
Gigi 

Metatah 
Gigi 

melangit restu kepada 3 elemen yaitu tuhan, 
manusia (tetangga) dan alam 

4 Sembek Memberikan tanda pada kening ataupun 
pertengahan perut (pusar) dengan tujuan 
memperoleh keselamatan selama 
upacara 

v - 

3 Proses potong 
gigi 

sang anak naik ke tempat tidur khusus 
untuk metatah dan proses potong gigi 
dilaksanakan, dengan mengikir 6 gigi 
atas yang menyimbolkan sad ripu (6 
musuh dalam diri manusia). Dalam 
proses ini pakaian yang digunakan harus 
se-sederhana mungkin dan berwana 
putih kuning yang bernama skordi. 

v v 

4 Mandi air kum 
kum 

melakukan siraman menggunakan air 
kum-kum-an (air kembang) yang 
dilakukan oleh orang tua. Disini orang tua 
wajib menyiapkan busana lengkap yang 
masih sukla (baru), yang menyimbolkan 
perwujudan awal baru dengan jiwa yang 
lebih bersih dan harmonis. Dan 
mempayas gede (mengenakan pakaian 
adat lengkap).  

- v 

5 Ritual 
Mabyakala 

upacara pembersihan dan menuju 
merajan atau tempat suci di dalam 
rumah, dalam proses ini anak berjalan 
menuju merajan diatas lantaran yang 
berupa kain bersih berwarna putih. di 
merajan, sang anak melakukan puspa 
bakti (sembhayang), nunas tirta (air suci), 
dan mejaya-jaya (upacara penyucian, 
pemberkatan, dan permohonan kepada 
Ida Sang Hyang Widhi Wasa). 

- v 

6 Pedamel anak melakukan prosesi pedamel, yang 
dimana anak diminta mencicipi 6 rasa 
(sad rasa), rasa pahit dan asam yang 
menyimbolkan bahwa manusia harus 
memiliki sifat tegar, pedas menyimbolkan 
bahwa manusia harus memiliki sifat 
sabar, rasa asin menyimbolkan bahwa 
manusia harus memiliki sifat bijaksana, 
rasa sepet menyimbolkan bahwa 
manusia harus memiliki sifat yang kuat, 
dan rasa manis menyimbolkan bahwa 
manusia harus memiliki sifat bahagia. 
Mepedamel juga memiliki simbol bentuk 
pembekalan dan pondasi dalam diri.  

v v 

Upacara mengasah gigi merupakan bentuk nyata dari komunikasi budaya yang 
berlangsung dalam konteks sakral dan tradisional masyarakat adat. Komunikasi yang terjadi 
dalam upacara ini tidak hanya berbentuk verbal, tetapi juga melibatkan komunikasi 
nonverbal, simbolik, dan ritual yang mencerminkan nilai-nilai kehidupan, ajaran agama, dan 
struktur sosial masyarakat adat. Dalam upacara mengasah gigi, komunikasi antara orang 
tua dan anak memiliki makna yang sangat mendalam. Orang tua tidak hanya berperan 



Miharja et al. Komunikasi Ritual pada Prosesi Adat Memarek ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 2016 

 

sebagai penyelenggara ritual, tetapi juga sebagai komunikator nilai-nilai kehidupan. Melalui 
bimbingan, doa, dan restu yang diberikan selama upacara.  

2. Proses Mengasah Gigi 
Proses adat mengasah gigi merupakan bentuk nyata dari komunikasi berlangsung 

pada konteks sakral dan tradisional masyarakat adat di desa tegal maja. Prosesi adat 
mengasah sendiri umumnya dilakukan dirumah masing – masing dengan 
mempertimbangkan biaya yang dimiliki oleh setiap kepala keluarga serta kesanggupan 
untuk melakukan prosesi. Dalam melaksanakan tradisi mengasah gigi di rumah, biasanya 
keluarga penyelenggara  

Berdasarkan ketentuan dalam tradisi mengasah gigi yang merupakan rangkaian 
daripada kegiatan ritual memarek dijelaskan bahwa terdapat beberapa tahapan yang harus 
dilakukan, diantaranya yaitu: 
a) Memohon hari baik dengan mengunjungi mangku / kiyai sebagai pemimpin upacara 
b) Ngekeb, yaitu upacara yang dilakukan di tempat tidur yaitu upacara ritual untuk menjalani 

pingitan. Fungsi dari pingitan adalah agar orang yang akan menjalankan upacara 
metatah tidak ada gangguan dari luar, sehingga untuk mencengah hal buruk terjadi maka 
harus dilakukan pingitan terlebih dahulu.  

c) sungkem kepada orang tua untuk mengucapkan terima-kasih, memohon maaf, dan 
memohon restu agar lancar dalam menjalankan upacara tradisi adat mengasah gigi 

d) Mengasah atau mengikir dua buah gigi taring dan empat buah gigi seri yang terletak 
pada rahang bagian atas.  

e) Turun dari tempat potong gigi dengan menggunakan pakaian upacara lengkap  
f) Kegiatan upacara mengasah selesai.  

Makna Simbol dalam tradisi mengasah gigi 
a. Simbol Non Verbal  
1. Proses mengasah gigi pada rangkaian acara tradisi memarek 

Simbol utama dalam upacara metatah adalah tindakan mengikir enam gigi bagian 
atas, yang terdiri dari empat gigi seri dan dua gigi taring atas setelah itu dipahat sampai tiga 
kali kemudian diasah dan diratakan. Dengan memberi tanda mengikir enam gigi saat 
upacara potong gigi yaitu sebagai bentuk simbol untuk menghilangkan enam musuh yang 
ada pada diri manusia. Gigi taring dianggap gigi yang dimiliki oleh binatang. Maka dari itu 
gigi taring pada manusia harus dikikir agar manusia diciptakan supaya tidak sama seperti 
binatang baik dari tingkah lakunya dengan menyimbolkan menghilangkan bentuk 
kebuasaan.  

 
                                            Gambar 1. Proses mengasah gigi 

Alat yang digunakan untuk mengikir gigi terdiri dari 1) batu mirah berwarna merah, 2) 
pengutik, dan 3) caket. Penjelasan setiap makna simbol pada upacara adat metatah 
meliputi, 1) batu mirah merwarna merah yang menyimbolkan brahma prajapati yang 
bermakna dewa pencipta yang juga menjadi leluhur atau penguasa semua makhluk di alam 
semesta. Penggunan batu mirah digunakan untuk menulis aksara suci pada dahi, gigi, dan 
dada, 2) Pengutik alat yang digunakan untuk memahat atau mengikir enam gigi atas secara 
simbolis. 3) Caket alat yang digunakan setelah gigi dipahat untuk meratakan permukaan 
gigi. Proses memahat atau mengikir keenam gigi dengan pengutik dan caket menyimbolkan 
pembersihan diri dari sifat-sifat buruk (sad ripu).  



Miharja et al. Komunikasi Ritual pada Prosesi Adat Memarek ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 2017 

 

 
Gambar 2. Alat yang digunakan proses mengasah gigi 

Sebelum melakukan proses mengikir gigi, penyangga berupa kapas yang dipadatkan 
diletakan di antara gigi atas dan bawah sebagai penyangga yang bermakna harapan orang 
tua kepada anaknya. penyangga yang telah digunakan di buang ke dalam kelapa gading 
yang di pegang oleh orang tua. Kelapa gading sendiri memaknai kesucian dan pembersihan 
lahir batin. Setelah itu penyangga kedua menggunakan buah pinang, buah pinang juga buah 
yang disakralkan oleh masyarakat adat. Setelah proses pengikiran gigi selesai, pemangku 
menggunakan alat pengutik untuk di pukul di atas sarana tempat tidur peserta yang telah di 
tatah sebagai simbol telah selesai prosesi ritual. Setelah selesai selanjutnya peserta 
mengasah turun dari sarana tempat tidurnya.  

Prosesi trakhir adalah dilaksanakan ritual mepedamel yaitu prosesi mencicipi rasa 
(enam rasa) yang hanya dapat dirasakan di dalam mulut yang menyimbolkan semua rasa 
dalam kehidupan. Rasa manis yang menyimbolkan kebahagiaan, rasa pahit sebagai simbol 
proses kedewasaan, rasa asam simbol ketabahan hati, rasa asin sebagai simbol 
kebijaksanaan, rasa pedas sebagai bentuk simbol dari kesabaran, dan rasa sepat 
merupakan simbol apa yang kita lewati adalah bagian dari karma. Setelah mencicipi keenam 
rasa tersebut sang anak diminta untuk meminum air putih.  

2. Banten  
Pada tradisi ritual adat mengasah gigi, sarana upacara yang digunakan sama seperti 

yang dipakai pada tradisi metatah umat hindu di bali. Tidak ada pembedaan pada sarana 
upacara, meskipun pemimpin upacara kerap kali digantikan oleh seorang kiyai dari yang 
semula adalah pemangku adat.  Dalam tradisi Hindu Bali, banten berfungsi sebagai simbol 
persembahan ritual dan penyucian atau pembersihan. Banten merupakan sarana upacara 
berupa persembahan dari unsur-unsur alam seperti daun, bunga, janur, beras, kelapa, dan 
buah.  

 
Gambar 3. Banten yang digunakan saat upacara metatah 

3. Sarana Upakara lainnya 
Terdapat sarana upacara lainnya untuk melaksanakan upacara adat metatah. Sarana 

upacara lainnya ini berupa perlengkapan-perlengkapan yang digunakan yaitu: 
a. Berugak adat. berugak yang digunakan biasanya memiliki 6 tiang, dengan tujuan agar 

lebih leluasa dalam pelaksanaan ritual. Berugak yang digunakan kemudian diberikan 
nama sesuai dengan arahan dari pembayun selaku pemimpin ritual adat. nama yang 
diberikan berasal dari petunjuk pemangku setelah beliau memohon pada alam. 



Miharja et al. Komunikasi Ritual pada Prosesi Adat Memarek ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 2018 

 

pemangku juga berperan untuk memberikan petunjuk mengenai warna apa saja yang 
tepat dan boleh digunakan untuk menghias berugak.  

 
Gambar 4.  Tempat tidur  yang terdapat di berugak adat untuk proses mengasah gigi 

b. Beberapa potong kain yang digunakan untuk menutupi berugak pada saat upacara 
berlangsung. Kain yang digunakan berbeda beda setiap tiang berugak. Tiang berugak 
harus berwarna warni pada saat acara, agar terlihat dimana posisi seseorang duduk. 

c. Memaos merupakan lantunan tembang yang dinyanyikan sepanjang upacara adat 
berlangsung. Lantunan tembang ini disinyalir akan memberikan energi positif untuk 
kelancaran upacara.  

 
Gambar 5. Warga desa mengiringi prosesi mengasah gigi dengan memaos lontar 

4. Busana Adat  
Peserta upacara adat metatah baik laki-laki maupun perempuan biasanya 

menggunakan pakaian pengantin adat sasak. Baju pengantin adat Sasak, yang berasal dari 
Lombok, memiliki bentuk yang sederhana namun sarat akan nilai simbolis. Pakaian ini 
biasanya terdiri dari dodot atau kain songket khas Lombok yang dibuat dengan tenun 
tradisional. Tenun songket Sasak dihiasi dengan motif flora, fauna, serta simbol-simbol 
kosmologis yang mencerminkan kearifan lokal. Untuk pengantin pria, busana biasanya 
berupa sapuq (ikat kepala), baju berlengan panjang, dan songket yang dililitkan sebagai 
sarung dengan hiasan keris di pinggang. Sapuq melambangkan kewibawaan dan 
kehormatan seorang pria, sedangkan keris menjadi simbol keberanian sekaligus tanggung 
jawab menjaga keluarga. 

Sedangkan untuk pengantin wanita, pakaian berupa kebaya tradisional atau baju 
berpotongan sederhana dipadukan dengan kain songket yang dikenakan hingga sebatas 
dada. Pengantin wanita juga mengenakan hiasan kepala (anting, subang, atau mahkota 
sederhana) yang menambah kesan anggun. Tata riasnya dibuat tidak berlebihan, melainkan 
menekankan pada kecantikan alami, sesuai filosofi masyarakat Sasak yang menjunjung 
kesederhanaan. 



Miharja et al. Komunikasi Ritual pada Prosesi Adat Memarek ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 2019 

 

 
Gambar 6. Busana yang dikenakan peserta menggunakan pakaian adat sasak 

b. Simbol Verbal 
1. Mantra  

Mantra, doa suci atau kata-kata yang dipercaya memiliki kekuatan spiritual menjadi 
simbol verbal dalam upacara adat mengasah gigi. Mantra dibacakan oleh kiyai atau 
pemangku sebagai media komunikasi dengan TYME. Mantra-mantra yang diucapakan 
memiliki makna pembersihan diri dari sifat kotor, memohon perlindungan, kebahagian, serta 
agar sang anak menjalani kehidupan dengan bijaksana. Bahasa yang digunakan dalam 
mantra adalah bahasa sanskerta.  

2. Wejangan dan Nasihat Orang Tua  
Dalam upacara adat metatah, wejangan atau nasihat orang-tua kepada anak 

disampaikan secara lisan saat sebelum ataupun sesudah upacara adat berlangsung. 
Nasihat yang diberikan biasana berisi pesan-pesan yang berkaitan dengan harapan orang 
tua agar anak menjadi anak yang suputra, anak yang berbudi luhur, cerdas, bijaksana dan 
selalu dalam jalan darma (jalan kebenaran). Dalam konteks komunikasi budaya, wejangan 
ini mencerminkan bentuk transmisi nilai budaya dari generasi tua ke generasi muda secara 
lisan, agar sang anak dapat memperkuat identitas dalam budaya dan agama.  

3. Proses Interaksi (sterotip dan Bahasa) 
Proses memahami sebuah budaya dengan makna yang berbeda, khususnya 

dilakukan melalui kegiatan atau upacara adat akan selalu muncul stereotip. Kemunculan 
stereotip sebagai salah satu faktor yang mempengaruhi cara pandang seseorang terhadap 
kelompok budaya lain merupakan generalisasi terhadap suatu kelompok yang kerap lahir 
dari pengetahuan , prasangka dan pengalaman parsial. Namun pada konteks budaya, 
stereotip muncul akibat adanya perbedaan simbol, nilai, bahasa maupun praktik ritual yang 
tidak sepenuhnya dipahami oleh pihak luar.  

Melalui pemahaman terkait dengan stereotip dipandang sebagai sebuah hambatan 
untuk dapat dikelola sebagai salah satu cara membangun kesadaran kritis. Dengan 
terbentuknya kesadaran ini, maka akan terlaksana seperti dialog budaya, observasi 
langsung serta keterlibatan banyak pihak guna mematahkan stereotip tersebut. Hal ini 
sejalan dengan fakta yang ditemukan oleh peneliti selama kegiatan penelitian. Peneliti 
melihat adanya kesamaan antara tradisi adat memotong gigi (metatah) dengan memotong 
gigi (mengasah). Dimana keduanya sama sama merupakan tradisi yang dilaksanakan 
sebagai simbol membuang sifat buruk melalui potong gigi. Terbentuknya kesamaan ini, 
akibat adanya hubungan kedekatan yang terjadi di desa tegal maja kabupaten Lombok 
utara dengan masyarakat adat hindu yang tinggal dan menetap di wilayah tersebut. 

KESIMPULAN  
Penelitian ini mengungkapkan bahwa prosesi adat Memarek di Kabupaten Lombok 

Utara, khususnya ritual mengasah gigi, merupakan contoh nyata dari akulturasi budaya 
antara masyarakat Sasak dan Bali. Ritual ini mengadopsi elemen-elemen budaya Bali, 
seperti sarana prasarana dan simbolisme dalam pelaksanaannya, namun tetap 
mempertahankan unsur-unsur budaya Sasak yang khas. Komunikasi ritual dalam prosesi 
Memarek tidak hanya menyampaikan pesan budaya secara verbal, tetapi juga menciptakan 



Miharja et al. Komunikasi Ritual pada Prosesi Adat Memarek ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 2020 

 

makna sosial dan spiritual yang mendalam, baik dalam bentuk simbol non-verbal maupun 
dalam praktik ritual yang melibatkan seluruh komunitas. 

Selain itu, prosesi Memarek menunjukkan adanya proses integrasi budaya yang dapat 
mempererat hubungan antara komunitas Bali dan Sasak. Keberagaman dalam pelaksanaan 
ritual ini, yang melibatkan aspek sosial, agama, dan budaya, memperlihatkan bahwa 
meskipun terdapat perbedaan dalam keyakinan dan praktik budaya, kedua komunitas ini 
mampu beradaptasi dan berinteraksi dengan harmonis. Ritual ini, dengan segala makna 
simboliknya, memperkuat identitas sosial dan budaya masyarakat Lombok Utara, sambil 
mempertahankan nilai-nilai yang diwariskan oleh nenek moyang mereka. Akulturasi yang 
terjadi dalam tradisi Memarek tidak hanya berhubungan dengan perubahan ritual, tetapi juga 
dengan pembentukan identitas sosial dan budaya yang lebih kaya melalui komunikasi ritual. 
Proses ini memungkinkan masyarakat untuk membangun solidaritas antar kelompok yang 
berbeda, sekaligus menjaga dan melestarikan nilai-nilai lokal yang sangat penting bagi 
keberlanjutan budaya mereka. 

REKOMENDASI  
Berdasarkan temuan penelitian ini, beberapa rekomendasi dapat disarankan untuk 

melestarikan tradisi Memarek dan mendalami lebih lanjut proses akulturasi budaya. 
Pertama, untuk memastikan pelestarian tradisi Memarek, penting untuk melibatkan generasi 
muda dalam pemahaman dan pelaksanaan ritual ini. Pendidikan tentang nilai-nilai yang 
terkandung dalam ritual Memarek harus diperkenalkan secara lebih luas, baik di komunitas 
maupun dalam sistem pendidikan formal, agar tradisi ini tetap relevan di tengah perubahan 
zaman. Kedua, pengembangan dialog antar budaya yang lebih intens antara komunitas Bali 
dan Sasak dapat memperkuat solidaritas dan saling pengertian. Melalui kegiatan 
kebudayaan bersama, kedua komunitas dapat berbagi pengalaman dan memperdalam 
pemahaman terhadap perbedaan budaya, yang pada akhirnya akan mempererat hubungan 
sosial mereka. Selain itu, penelitian lanjutan mengenai proses akulturasi budaya, terutama 
dalam konteks perubahan ritual dan adaptasi sosial, sangat diperlukan untuk menggali lebih 
dalam dinamika interaksi budaya yang terjadi, sehingga dapat memberikan wawasan baru 
bagi pengembangan kajian ini. Selanjutnya, simbolisme dalam ritual Memarek, seperti 
penggunaan batu mirah dan pengutik, memiliki potensi edukatif yang besar. Oleh karena itu, 
simbol-simbol tersebut bisa dimanfaatkan dalam pendidikan budaya untuk mengajarkan 
pemahaman yang lebih mendalam tentang nilai-nilai budaya dan tradisi lokal. Terakhir, 
untuk mendukung kelancaran prosesi Memarek, perhatian lebih perlu diberikan pada 
peningkatan infrastruktur dan aksesibilitas di Desa Tegal Maja. Pemerintah daerah 
diharapkan dapat bekerja sama dengan masyarakat setempat untuk memperbaiki fasilitas 
umum yang mendukung kelancaran pelaksanaan ritual ini, seperti akses jalan dan sarana 
prasarana, sehingga prosesi adat dapat berjalan dengan aman dan lebih efektif. Dengan 
menerapkan rekomendasi-rekomendasi ini, diharapkan tradisi Memarek dapat terus 
dilestarikan dan memberikan kontribusi positif bagi masyarakat, baik dalam aspek sosial, 
budaya, maupun pendidikan. 

DAFTAR PUSTAKA 
Alfansyur, A., & Mariyani. (2020). Seni Mengelola Data : Penerapan Triangulasi Teknik, 

Sumber Dan Waktu pada Penelitian Pendidikan Sosial. Historis, 5(2), 146–150. 
Anggito, J. S. (2018). Metodologi penelitian kualitatif. jawa barat: CV jejak 
Azeharie, S., & Khotimah, N. (2015). The Patterns of Interpersonal Communication between 

Teachers and Students in Children Daycare “Melati” in Bengkulu. Jurnal Pekommas, 
18(3), 213–224. 

Azeharie, S., & Khotimah, N. (2015). The Patterns of Interpersonal Communication between 
Teachers and Students in Children Daycare “Melati” in Bengkulu. Jurnal Pekommas, 
18(3), 213–224. 

Bhowmik, M., Cheung, R., & Hue, M. (2018). Acculturative stress and coping strategies 
among mainland chinese university students in hong kong: a qualitative inquiry.. 
American Journal of Orthopsychiatry, 88(5), 550-562. 
https://doi.org/10.1037/ort0000338 



Miharja et al. Komunikasi Ritual pada Prosesi Adat Memarek ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 2021 

 

Bidin A. (2017). Theoritical review : teori perbedaan generasi. Вестник Росздравнадзора, 
4(1), 9–15. 

Hanip, S., Yuslih, M., & Diniaty, L. (2020). Tradisi ngejot: positive relationship antar umat 
beragama. Potret Pemikiran, 24(2), 71. https://doi.org/10.30984/pp.v24i2.1317 

Jayadi, S., Demartoto, A., & Kartono, D. (2018). Local wisdom as the representation of 
social integration between religions in lombok indonesia.. https://doi.org/10.2991/acec-
18.2018.7 

Khairul Nuzuli, A. (2022). Pengantar Ilmu Komunikasi. Fikom UNPAD 
Moleong,  lexy J. (2017). Metodologi penelitian Kualitatif (Revisi; Ce). Remaja Rosdakarya. 
OʼRourke, K., Abdulghani, N., Yelland, J., Newton, M., & Shafiei, T. (2021). Cross-cultural 

realist interviews: an integration of the realist interview and cross-cultural qualitative 
research methods. Evaluation Journal of Australasia, 22(1), 5-17. 
https://doi.org/10.1177/1035719x211055229 

Paujiah, J. (2023). Etika dan Filsafat Komunikasi dalam Realita Sosial. Jakarta selatan: PT. 
Mahakarya citra utama group. 

Pelzang, R. and Hutchinson, A. (2018). Establishing cultural integrity in qualitative research. 
International Journal of Qualitative Methods, 17(1). 
https://doi.org/10.1177/1609406917749702 

Renzaho, A., Dhingra, N., & Georgeou, N. (2017). Youth as contested sites of culture: the 
intergenerational acculturation gap amongst new migrant communities—parental and 
young adult perspectives. Plos One, 12(2), e0170700. 
https://doi.org/10.1371/journal.pone.0170700 

Suadnya, I. and Paramita, E. (2018). Ritual perang topat sebagai strategi komunikasi dalam 
menjaga kebhinekaan : lessons learnt dari tradisi suku sasak dan bali di pulau lombok. 
Jcommsci - Journal of Media and Communication Science, 1(1). 
https://doi.org/10.29303/jcommsci.v1i1.6 

Sugiyono. (2018). Metode penelitian Kuantitatif, Kualitatif dan R and D. Alfabeta. 
Trisnawati, I., Ardika, I., & Kariasa, I. (2015). Identifikasi kesenian etnis sasak, etnis bali dan 

seni akulturasi di kota mataram. Segara Widya Jurnal Penelitian Seni, 3. 
https://doi.org/10.31091/sw.v3i0.170 

Yoniartini, D. and Burhanudin, B. (2022). Peran pasraman sebagai lembaga pendidikan 
keagaman hindu dalam pemertahanan bahasa bali di kabupaten lombok barat. Jurnal 
Penelitian Agama Hindu, 6(3), 163-172. https://doi.org/10.37329/jpah.v6i3.1840 

Yusup, M., Mas’ud, R., & Johari, M. (2022). Brand value and tourists’ satisfaction in lombok 
indonesia as a halal tourism destination. Shirkah Journal of Economics and Business, 
7(1), 1-16. https://doi.org/10.22515/shirkah.v7i1.403 

 


