Empiricism Journal Vol. 6, No 4, Dec. 2025
https://journal-center.litpam.com/index.php/empiricism "e-ISSN: 2745-7613

email: empiric.journal@gmail.com pp. 1981-1994

Besiru: Studi Internalisasi Resiprositas Komunitas Petani
Tembakau Berbasis Kearifan Lokal di Desa Ganti, Lombok Tengah

Rakhmat Nur Adhi'*, Sumitro?, Jepri Utomo?3, Haniza Febriani4*
Program Studi Pendidikan Sosiologi, FKIP, Universitas Mataram, JI. Majapahit No.62,

Gomong, Kec. Selaparang, Kota Mataram, Nusa Tenggara Barat, Indonesia 83115.
Email Korespondensi: rakhmatnuradhi@staff.unram.ac.id

Abstrak

Besiru merupakan tradisi gotong royong masyarakat Sasak yang berlandaskan prinsip saling membantu tanpa
imbalan, dan hingga kini tetap hidup sebagai bagian penting dari kearifan lokal agraris. Penelitian ini bertujuan
untuk menganalisis bentuk dan mekanisme praktik Besiru serta proses internalisasi nilai-nilai resiprositas pada
komunitas petani tembakau di Desa Ganti, Lombok Tengah. Letak kebaruan penelitian ini adalah dengan
menempatkan analisis tindakan sosial, nilai moral, dan struktur kesadaran para petani sebagai basis yang
menghidupkan praktik besiru. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode fenomenologi
melalui observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan dokumentasi terhadap enam informan kunci, meliputi
petani tembakau, pengurus kelompok tani, dan tokoh desa. Hasil penelitian menunjukkan bahwa praktik Besiru
dilaksanakan secara bergiliran pada seluruh tahapan pertanian tembakau dari penyiapan lahan, penanaman,
perawatan, panen, hingga pengolahan hasil dengan dasar kepercayaan sosial (trust), rasa malu (isin), dan
tanggung jawab moral. Nilai-nilai utama yang terkandung di dalamnya meliputi gotong royong, resiprositas,
solidaritas, dan keadilan. Proses internalisasi nilai Besiru berlangsung melalui sosialisasi primer di keluarga dan
sosialisasi sekunder dalam komunitas petani yang memperkuat identitas sosial dan moral masyarakat. Simpulan
penelitian ini menegaskan bahwa Besiru bukan sekadar praktik tradisional, melainkan sistem sosial yang
memadukan dimensi ekonomi, sosial, dan spiritual, serta berfungsi menjaga kohesi dan ketahanan komunitas
petani di tengah perubahan ekonomi modern.

Kata kunci: Besiru; Resiprositas; Gotong Royong; Kearifan Lokal; Petani Tembakau.

Besiru: A Study of the Internalization of Reciprocity in Tobacco
Farming Communities Based on Local Wisdom in Ganti Village,
Central Lombok

Abstract

Besiru is a tradition of mutual cooperation among the Sasak people based on the principle of mutual assistance
without reward, and remains alive today as an important part of local agrarian wisdom. This study aims to
analyze the forms and mechanisms of Besiru practices and the process of internalizing reciprocity values in the
tobacco farming community in Ganti Village, Central Lombok. The novelty of this study lies in placing the analysis
of social actions, moral values, and the structure of farmers' consciousness as the basis that brings the besiru
practice to life. This study uses a qualitative approach with a phenomenological method through participatory
observation, in-depth interviews, and documentation with six key informants, including tobacco farmers, farmer
group administrators, and village leaders. The results show that Besiru practices are carried out in turns at all
stages of tobacco farming from land preparation, planting, maintenance, harvesting, to processing products
based on social trust (trust), shame (isin), and moral responsibility. The main values contained in it include
mutual cooperation, reciprocity, solidarity, and justice. The internalization of Besiru values occurs through primary
socialization within the family and secondary socialization within the farming community, which strengthens the
community's social and moral identity. The conclusion of this study confirms that Besiru is not simply a traditional
practice, but rather a social system that integrates economic, social, and spiritual dimensions and serves to
maintain the cohesion and resilience of farming communities amidst modern economic changes.

Keywords: Besiru; Reciprocity; Mutual Cooperation; Local Wisdom,; Tobacco Farmers.

How to Cite: Adhi, R. N., Sumitro, S., Utomo, J., & Febriani, H. (2025). Besiru: Studi Internalisasi Resiprositas
Komunitas Petani Tembakau Berbasis Kearifan Lokal di Desa Ganti, Lombok Tengah. Empiricism Journal, 6(4),
1981-1994. https://doi.org/10.36312/8znx6935

) Copyright© 2025, Adhi et al.
https:/doi.org/10.36312/8znx6a35 This is an open-access article under the CC-BY-SA License.

PENDAHULUAN
Gotong royong merupakan salah satu ciri fundamental kebudayaan bangsa Indonesia
yang menegaskan watak kolektif masyarakat dalam membangun kehidupan bersama.

Received: November 2025 Revised: December 2025 Published: December 2025 1981


https://journal-center.litpam.com/index.php/empiricism
mailto:empiric.journal@gmail.com
mailto:rakhmatnuradhi@staff.unram.ac.id
https://doi.org/10.36312/8znx6q35
https://doi.org/10.36312/8znx6q35
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Adhi et al. Besiru: Studi Internalisasi Resiprositas Komunitas .........

Menurut Koentjaraningrat, gotong royong termasuk unsur kebudayaan universal yang
menemukan bentuk khasnya di Nusantara. Di wilayah Jawa misalnya, konsep gotong
royong hadir dalam rukun kampung, sambatan, dan rewang. Di Sumatera khususnya bagi
masyarakat Minangkabau, dikenal istilah batang tarandam, badoncek, dan barek samo
dipikua, ringan samo dijinjiang sebagai ekspresi kolektif mereka. pada konteks adat,
pekerjaan-pekerjaan berat seperti membangun rumah atau melaksanakan upacara adat
seringkali dilakukan secara kolektif atau gotong royng tanpa imin-iming imbalan materil. Dari
sini terlihat bahwa gotong royong menjadi instrumen untuk merawat jaringan sosial dan
identitas suatu masyarakat. Dalam pandangan sosiologis, gotong royong tidak hanya
sekadar aktivitas kerja sama untuk menyelesaikan suatu pekerjaan, tetapi juga mengandung
makna moral, rasa tanggung jawab, dan nilai solidaritas yang berfungsi menjaga keterikatan
sosial. Dalam konteks masyarakat agraris, kerja kolektif ini menjadi mekanisme sosial yang
mampu mengefisienkan pekerjaan berat melalui partisipasi aktif warga yang didorong oleh
kesadaran kolektif, bukan semata kepentingan individual. Gotong royong menjadi elemen
yang penting dalam ketahanan

Gotong royong memegang posisi yang sangat krusial dalam kehidupan sosial
masyarakat Indonesia. la dapat menjadi indikator kohesi atau solidaritas masih ada atau
tidak pada suatu komunitas. Eksistensi gotong royong sangat diperlukan dalam memperkuat
ketahanan sosial masyarakat serta jaringan-jaringan yang muncul dalam komunitas
tersebut. la bahkan dapat menjadi sebuah nilai atau kearifan lokal dalam beragam bentuk
dan telah mengakar sejak lama dalam masyarakat. Pada praktiknya, gotong royong di
pedesaan hadir dalam berbagai bentuk: mulai dari kerja bersama dalam kegiatan pertanian
dan pembangunan rumah hingga partisipasi dalam hajatan, pernikahan, atau kematian.
Fenomena ini menunjukkan bahwa masyarakat tradisional Indonesia lebih mengedepankan
relasi sosial yang bersifat komunal daripada individual (Hafifah et al., 2024). Kesadaran
kolektif semacam ini melahirkan apa yang disebut Emile Durkheim sebagai solidaritas
mekanik, yakni solidaritas yang tumbuh dari kesamaan pengalaman, pekerjaan, dan nilai
yang dianut bersama (Fathoni, 2024). Solidaritas ini menjadi dasar bagi terbentuknya sistem
sosial yang kohesif serta menjaga harmoni antaranggota masyarakat (Lase, 2025).

Setiap daerah di Indonesia memiliki ekspresi gotong royong yang khas, berakar pada
sejarah dan konteks sosial budaya yang berbeda. Di Bali, terdapat sistem Subak yang
mencerminkan hubungan harmonis antara manusia, alam, dan spiritualitas melalui filosofi
Tri Hita Karana (Febriana et al., 2021) (Putri & Putra, 2022). Di Minahasa dikenal Mapalus,
sistem kerja sama sukarela berbasis resiprositas (Wagiu et al., 2023) (Pongantung &
Khasanah, 2024). Masyarakat Madura memiliki tradisi Nyabuh bentuk kerja kolektif dalam
proses pertanian tembakau (Julijanti, 2025). Ragam kearifan lokal tersebut memperlihatkan
bahwa gotong royong tidak hanya mengandung nilai ekonomi, tetapi juga berfungsi sebagai
mekanisme pelestarian nilai moral dan sosial masyarakat agraris. Di dalamnya, kerja kolektif
menjadi simbol kohesi sosial dan media pembelajaran nilai-nilai kemanusiaan yang
diwariskan lintas generasi (Dode et al., 2025).

Dalam konteks masyarakat Sasak di Lombok, gotong royong melekat begitu kuat
dalam berbagai bentuk aktifitas seperti saat melakukan hajatan (begawe), doa bersama dan
selamatan (roah), upacara kematian (nyiu), makan bersama (begibung), hingga acara
perkawinan (merariq). Salah satu wujud kearifan lokal yang masih hidup adalah Besiru.
Tradisi ini menggambarkan bentuk kerja sama sukarela dalam bidang pertanian yang
dilandasi oleh rasa tanggung jawab moral, resiprositas, dan solidaritas sosial. Besiru bukan
sekadar praktik bantu-membantu dalam kegiatan bertani, melainkan juga simbol moralitas
dan kesadaran kolektif masyarakat Sasak. Masyarakat memandangnya sebagai kewajiban
sosial yang tidak tertulis: setiap orang yang dibantu memiliki tanggung jawab moral untuk
membalas kebaikan serupa (Iskandar et al., 2024). Mekanisme ini menunjukkan bahwa
Besiru tidak didasari hubungan transaksional ekonomi, melainkan sistem pertukaran sosial
berbasis kepercayaan dan rasa malu (isin) bila tidak membantu sesama. Dengan demikian,
Besiru menjadi wujud nyata harmoni antara individu dan komunitas, tempat nilai
kemanusiaan dan solidaritas sosial berpadu dalam keseimbangan (Sudiartawan & Sutama,
2022).

Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 1982



Adhi et al. Besiru: Studi Internalisasi Resiprositas Komunitas .........

Salah satu komunitas yang masih mempraktikkan tradisi Besiru secara konsisten
adalah masyarakat petani tembakau di Desa Ganti, Kecamatan Praya Timur, Kabupaten
Lombok Tengah. Daerah ini merupakan sentra utama produksi tembakau di Lombok yang
menyumbang lebih dari separuh hasil tembakau kabupaten. Sebagian besar penduduknya
menggantungkan kehidupan pada sektor pertanian tembakau yang telah menjadi bagian
dari struktur sosial-ekonomi masyarakat selama beberapa dekade. Setiap musim tanam,
mereka bekerja secara kolektif dalam semua tahapan produksi dari pengolahan lahan
hingga panen melalui praktik Besiru. Kegiatan ini bukan hanya strategi efisiensi kerja, tetapi
juga arena sosialisasi nilai, tempat masyarakat memperkuat solidaritas dan memelihara
identitas budaya agraris yang diwariskan dari generasi ke generasi (Hemafitria &
Nurhadianto, 2024).

Beberapa penelitian sebelumnya sebagaimana diuraikan di atas, telah menelaah
praktik gotong royong dan kearifan lokal di berbagai wilayah Indonesia. Studi-studi tentang
Subak, Mapalus, dan Nyabuh menunjukkan bahwa kerja kolektif memiliki peran signifikan
dalam mempertahankan ketahanan sosial dan ekonomi masyarakat pedesaan. Namun,
sebagian besar kajian tersebut lebih menekankan fungsi praktis dan ekonomi gotong
royong, belum menggali secara mendalam proses internalisasi nilai-nilai sosial dan moral
yang menopang keberlanjutan tradisi tersebut. Dalam konteks masyarakat Sasak, penelitian
mengenai Besiru masih sangat terbatas, terutama dalam menjelaskan bagaimana nilai-nilai
resiprositas dan solidaritas diinternalisasi hingga membentuk kesadaran kolektif yang hidup
dalam keseharian masyarakat.

Berdasarkan celah tersebut, penelitian ini menawarkan perspektif baru dengan
menggunakan teori konstruksi sosial Peter L. Berger untuk memahami Besiru sebagai
praktik sosial yang terlembaga (Berger, 1990). Kebaruan (novelty) penelitian ini terletak
pada analisis dialektis antara tindakan sosial, nilai moral, dan struktur kesadaran
masyarakat, yang menjelaskan bagaimana Besiru tidak hanya berfungsi sebagai
mekanisme ekonomi, tetapi juga sebagai pranata sosial yang mengatur kesadaran dan
perilaku kolektif. Melalui pendekatan kualitatif fenomenologis, penelitian ini berupaya
memahami bagaimana nilai-nilai Besiru diinternalisasi dan direproduksi melalui proses
sosialisasi primer di keluarga serta sosialisasi sekunder dalam komunitas petani. Oleh
karena itu, penelitian ini berfokus pada dua hal utama, yaitu: (1) menganalisis bentuk dan
mekanisme pelaksanaan budaya Besiru dalam aktivitas pertanian tembakau di Desa Ganti,
Lombok Tengah; dan (2) menjelaskan proses internalisasi nilai-nilai resiprositas dalam
Besiru yang membentuk kesadaran kolektif dan solidaritas sosial masyarakat petani.

METODE
Desain Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode fenomenologi.
Pendekatan ini digunakan untuk memahami makna subjektif yang dialami oleh para petani
tembakau dalam menjalankan praktik Besiru sebagai bentuk gotong royong berbasis
kearifan lokal yang sarat dengan nilai-nilai resiprositas, solidaritas, dan kesadaran kolektif.
Melalui pendekatan fenomenologi, peneliti berusaha menelusuri pengalaman hidup (/ived
experience) para pelaku sosial untuk mengungkap bagaimana nilai-nilai dalam Besiru
dipersepsi, dijalankan, dan diwariskan dari generasi ke generasi.

Pendekatan ini menempatkan realitas sosial sebagai sesuatu yang dibangun melalui
kesadaran dan interaksi manusia. Oleh karena itu, fenomenologi dianggap paling tepat
untuk menggali dimensi makna yang terkandung di balik tindakan sosial masyarakat petani
tembakau, terutama dalam menginternalisasi nilai-nilai moral dan sosial yang melekat pada
tradisi Besiru.

Informan dan Pemilihan Partisipan

Subjek dalam penelitian ini disebut informan penelitian, yaitu individu-individu yang
memiliki pengalaman langsung dengan fenomena Besiru. Pemilihan informan dilakukan
secara purposif (purposive selection) dengan mempertimbangkan keterlibatan mereka
dalam praktik gotong royong di bidang pertanian tembakau. Kriteria informan dalam
penelitian ini meliputi: 1) Petani yang aktif terlibat dalam praktik Besiru pada kegiatan
pertanian tembakau. 2) Memiliki pengalaman minimal lima tahun sebagai petani tembakau

Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 1983



Adhi et al. Besiru: Studi Internalisasi Resiprositas Komunitas .........

di Desa Ganti. 3) Diakui oleh masyarakat atau kelompok tani sebagai bagian dari komunitas
Besiru. 4) Bersedia menceritakan pengalaman dan pandangannya secara terbuka kepada
peneliti. Berdasarkan kriteria tersebut, diperoleh enam informan kunci, terdiri atas empat
petani tembakau aktif, satu pengurus kelompok tani, dan Kepala Desa Ganti sebagai tokoh
sosial yang memahami konteks budaya dan sistem kerja masyarakat setempat. Para
informan ini dianggap representatif dalam menjelaskan bentuk-bentuk dan proses
internalisasi Besiru karena merekalah aktor-aktor yang terlibat secara langsung dalam
melakukan praktik Besiru dan menurunkannya pada anak-anak. Penentuan jumlah informan
dalam penelitian fenomenologi tidak ditetapkan secara kaku, melainkan didasarkan pada
prinsip kedalaman makna dan kejenuhan data (data saturation), yakni ketika wawancara
tidak lagi menghasilkan temuan baru yang signifikan (Farid, 2020).

Teknik Pengumpulan Data

Proses pengumpulan data dilakukan dengan tiga teknik utama yang saling
melengkapi, yaitu: 1) Observasi partisipatif, untuk memahami konteks sosial dan aktivitas
Besiru di lapangan secara langsung. Peneliti melakukan observasi sambil terlibat aktif dalam
praktik Besiru. Hal ini dilakukan agar peneliti dapat mengamati pola kerja kolektif, interaksi
sosial antarpetani, dan dinamika hubungan resiprositas selama musim tanam hingga panen
secara langsung. 2) Wawancara mendalam (in-depth interview) dengan pedoman semi-
terstruktur. Wawancara ini difokuskan pada upaya menggali pengalaman, pemaknaan, dan
refleksi para petani terhadap nilai-nilai yang terkandung dalam Besiru. 3) Dokumentasi,
berupa foto, video, catatan lapangan, serta dokumen pendukung (seperti profil kelompok
tani dan laporan desa) yang membantu memperkuat data hasil observasi dan wawancara.
4) Teknik pengumpulan data tersebut dilakukan secara bersamaan dan saling
mengonfirmasi melalui triangulasi sumber dan metode, sehingga data yang diperoleh
memiliki tingkat kredibilitas dan keabsahan yang tinggi (Sugiyono, 2020).

Teknik Analisis Data

Analisis data dilakukan secara bersamaan dengan proses pengumpulan data
menggunakan tahapan analisis fenomenologis (Creswell, 2010). Tahapan analisis meliputi:
1) Bracketing, yakni penundaan prasangka peneliti agar interpretasi terhadap pengalaman
informan tetap bersifat terbuka dan reflektif. 2) Identifikasi pernyataan signifikan, yaitu
menyeleksi kutipan atau ungkapan penting dari hasil wawancara dan catatan observasi
yang menggambarkan pengalaman informan secara nyata. 3) Kategorisasi tema-tema
makna, seperti nilai resiprositas, bentuk kerja kolektif, solidaritas sosial, dan proses
internalisasi nilai Besiru. 4) Deskripsi tekstural dan struktural, yaitu penyusunan narasi
mengenai bagaimana pengalaman tersebut dijalani, dirasakan, dan dimaknai oleh para
informan. 5) Sintesis makna esensial, untuk menghasilkan pemahaman menyeluruh tentang
bagaimana Besiru dipraktikkan dan dimaknai sebagai sistem nilai dan identitas sosial
masyarakat petani tembakau. Analisis ini tidak hanya berfokus pada aspek perilaku yang
tampak, tetapi juga pada makna yang tersembunyi di balik tindakan sosial, sesuai dengan
prinsip verstehen (pemahaman mendalam) dalam penelitian kualitatif.

Keabsahan dan Etika Penelitian

Untuk menjamin keabsahan data, penelitian ini menerapkan empat kriteria
kepercayaan data (frustworthiness), yaitu credibility, transferability, dependability, dan
confirmability (Lincoln, 1985). Upaya yang dilakukan meliputi triangulasi data, member
checking dengan para informan, pendalaman konteks melalui keterlibatan lapangan yang
cukup panjang (prolonged engagement), serta diskusi sejawat (peer debriefing) untuk
memvalidasi temuan.

Penelitian ini juga dilaksanakan dengan memperhatikan prinsip etika penelitian sosial.
Sebelum melakukan pengumpulan data, peneliti menjelaskan tujuan, manfaat, serta hak-hak
partisipan secara terbuka dan memperoleh persetujuan partisipasi secara sadar (informed
consent) dari seluruh informan. Identitas informan dijaga kerahasiaannya dengan
menggunakan kode atau inisial pada seluruh hasil publikasi.

Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 1984



Adhi et al. Besiru: Studi Internalisasi Resiprositas Komunitas .........

HASIL DAN PEMBAHASAN
Praktik Besiru dalam Aktivitas Pertanian Tembakau di Desa Ganti

Berdasarkan hasil observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan dokumentasi,
Besiru dipahami masyarakat Sasak di Desa Ganti sebagai praktik kerja sama atau gotong
royong yang dijalankan tanpa imbalan upah, tetapi berlandaskan prinsip resiprositas (timbal
balik sosial). Secara etimologis, informan menjelaskan bahwa istilah Besiru berasal dari kata
siru yang berarti “berganti” atau “bergiliran”. Dengan demikian, Besiru dimaknai sebagai
kerja bergilir antarpetani, di mana tenaga dan waktu saling dipertukarkan dalam siklus yang
berkelanjutan. Dalam wawancara, salah satu petani menyampaikan:

“Besiru itu intinya kita saling ganti tenaga, hari ini saya bantu di ladang dia, besok

mereka datang bantu di ladang saya. Ndak pakai upah, yang penting sama-sama

ringan.” (Informan 1, petani tembakau, wawancara)

Kelompok Besiru umumnya terdiri dari 5—7 orang petani yang saling membantu dalam
seluruh rangkaian kegiatan pertanian tembakau. Dari data wawancara, terlihat bahwa
praktik ini tidak sekadar dipahami sebagai strategi untuk meringankan pekerjaan, tetapi juga
dianggap sebagai bagian dari adat dan identitas sosial masyarakat Desa Ganti. Seorang
informan lain menegaskan:

“Kalau di sini, kalau tanam tembakau tanpa Besiru itu rasanya aneh, soalnya dari

dulu kita diajarkan kerja itu jangan sendiri-sendiri.” (Informan 3, pengurus

kelompok tani, wawancara)

Praktik Besiru dijalankan tanpa kontrak tertulis. Norma yang mengikat adalah rasa
malu (isin) jika tidak membalas bantuan dan keyakinan bahwa membantu orang lain akan
mendatangkan berkah serta menjaga hubungan sosial tetap harmonis. Seorang informan
menggambarkan hal ini dengan kalimat:

“Kalau sudah pernah dibantu orang tapi kita pura-pura tidak tahu, itu malu sekali.

Nanti orang bilang kita ‘endeq tau urun’’(Informan 2, petani tembakau,

wawancara)

Temuan-temuan tersebut menunjukkan bahwa Besiru berfungsi sebagai sistem kerja
kolektif yang berakar pada kearifan lokal, sekaligus sebagai pranata sosial yang mengatur
hubungan antarpetani di Desa Ganti.

Nilai-Nilai Sosial Budaya dalam Praktik Besiru
Berdasarkan hasil wawancara dan observasi, penelitian ini mengidentifikasi beberapa
nilai utama yang terkandung dalam praktik Besiru. Nilai-nilai tersebut dirangkum pada Tabel
berikut.
Tabel 1. Nilai sosial budaya dalam praktik Besiru pada komunitas petani tembakau.
No Nilai Uraian
1  Gotong Royong Petani bekerja bersama dalam seluruh tahapan pertanian
tembakau sebagai wujud solidaritas dan kebersamaan. Kerja
kolektif ini memperkuat rasa memiliki dan ikatan sosial
antarpelaku.
2 Resiprositas Bantuan tenaga dan waktu yang diberikan akan kembali dalam
bentuk bantuan serupa di waktu lain. Terdapat kewajiban moral
untuk memberi, menerima, dan membalas dalam sistem sosial

Besiru.
3 Kepercayaan Hubungan saling percaya menjadi dasar Besiru. Kerja bersama
(trust) dilakukan tanpa kontrak formal, hanya bertumpu pada keyakinan
bahwa “hari ini saya bantu, besok saya akan dibantu”.
4  Moralitas Isin (malu), rasa hormat, dan keyakinan akan berkah
komunal Nilai kebersamaan menjadi fondasi moral dan spiritual dalam praktik
Besiru.
5 Tanggung jawab  Setiap individu merasa berkewajiban untuk terlibat dalam
sosial kegiatan Besiru. Ketidakhadiran tanpa alasan yang jelas
dianggap sebagai pengabaian terhadap norma komunitas.
6 Solidaritas Besiru menjaga harmoni, kebersamaan, dan rasa

sepenanggungan sebagai bagian dari identitas sosial
masyarakat petani.

Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 1985



Adhi et al. Besiru: Studi Internalisasi Resiprositas Komunitas .........

No Nilai Uraian

7 Keadilan Setiap anggota kelompok mendapatkan kesempatan dan
dukungan yang relatif seimbang dalam siklus kerja bergilir,
sehingga tercipta rasa keadilan sosial.

Dalam wawancara, seorang petani menjelaskan hubungan antara nilai gotong royong
dan kepercayaan dalam Besiru:

“Kita percaya saja, kalau sekarang bantu orang lain, nanti waktu kita butuh, pasti

mereka datang. Di sini orang lihat bukan uangnya, tapi hati dan kebersamaan.”

(Informan 4, petani tembakau, wawancara)

Berdasarkan Tabel 1 diketahui bahwa nilai resiprositas menempati posisi paling
dominan. Informan berulang kali menyebut bahwa inti Besiru adalah “saling balas” dalam arti
saling membantu, namun bukan dalam bentuk transaksi ekonomi. Seorang informan
menyatakan:

“Besiru itu bukan upahan, tapi saling balas kebaikan. Kalau hanya kejar upah, itu

namanya bukan Besiru lagi.” (Informan 1, petani tembakau, wawancara)

Temuan ini memperlihatkan bahwa Besiru membentuk sistem moral yang
menegaskan kewajiban sosial untuk terlibat dalam kerja kolektif, menjaga hubungan baik,
dan memastikan bahwa setiap orang memiliki jaringan dukungan ketika menghadapi beban
kerja berat dalam pertanian tembakau.

Tahapan Praktik Besiru dalam Siklus Pertanian Tembakau

Hasil observasi dan wawancara menunjukkan bahwa Besiru hadir dalam seluruh
tahapan siklus pertanian tembakau di Desa Ganti: mulai dari penyiapan lahan, penanaman,
perawatan, panen, hingga penjemuran dan pengolahan tembakau.

Tahap Penyiapan Lahan

Pada tahap penyiapan lahan, Besiru dilakukan dalam bentuk kerja bergiliran untuk
mencangkul, membajak, meratakan tanah, serta membuat parit dan bedengan. Kelompok
kecil petani (sekitar 5—10 orang) bekerja bersama di satu lahan, kemudian berpindah ke
lahan milik anggota lain dengan pola yang sama. Seorang informan menceritakan:

“Kalau urus lahan sendiri, bisa makan waktu banyak sekali. Tapi kalau Besiru,

hari ini semua ke lahan saya, besok ke lahan teman. Capek, tapi ringan karena

ramai-ramai.” (Informan 2, petani tembakau, wawancara)

Praktik ini tidak hanya mempercepat pekerjaan dan menghemat biaya tenaga kerja,
tetapi juga menjadi sarana mempererat hubungan sosial. Observasi peneliti menunjukkan
bahwa selama penyiapan lahan, percakapan dan canda di sela-sela kerja menciptakan
suasana akrab dan egaliter di antara petani.

Tahap Penanaman

Setelah lahan siap, Besiru dilanjutkan ke tahap penanaman bibit tembakau.
Penanaman dilakukan relatif serentak dan disesuaikan dengan cuaca agar pertumbuhan
tanaman seragam. Pada kegiatan ini, pemilik lahan biasanya menyediakan makanan atau
minuman sebagai bentuk penghargaan kepada mereka yang datang membantu. Informan
menekankan bahwa konsumsi tersebut dipahami bukan sebagai upah, tetapi sebagai “tanda
terima kasih”.

“Paling kita siapkan kopi, teh, sama makanan sedikit. Itu bukan gaji, hanya

penghargaan. Namanya juga Besiru, kerja ikhlas, makan bersama itu bikin hati

senang.” (Informan 3, pengurus kelompok tani, wawancara)

Pada tahap ini, Besiru juga menjadi ruang pewarisan pengetahuan agraris. Petani
yang lebih berpengalaman mengajarkan cara memilih bibit unggul, mengatur jarak tanam,
dan menentukan pola tanam yang sesuai kondisi lahan.

Tahap Perawatan dan Pemeliharaan

Pada tahap perawatan, yang meliputi penyiangan gulma, penyiraman, dan
pemupukan, Besiru kembali berperan penting. Kegiatan biasanya dilakukan pagi hari
dengan sistem giliran dari satu lahan ke lahan lain milik anggota kelompok. Dalam
wawancara, salah satu informan menegaskan peran norma isin pada tahap ini:

Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 1986



Adhi et al. Besiru: Studi Internalisasi Resiprositas Komunitas .........

“Kalau kita sudah dibantu, terus pas giliran lahan orang kita tidak datang, itu bikin

malu. Orang kampung ingat siapa yang mau Besiru, siapa yang pura-pura sibuk

saja.” (Informan 5, petani tembakau, wawancara)

Norma ini membuat Besiru bertahan tanpa perlu aturan tertulis. Dari observasi,
tampak bahwa jadwal perawatan tidak selalu formal, tetapi disepakati secara luwes melalui
komunikasi sehari-hari di kampung atau di ladang.

Tahap Panen

Tahap panen merupakan fase yang paling membutuhkan tenaga kerja karena daun
tembakau harus dipetik pada waktu yang tepat dan dalam kondisi baik. Besiru pada tahap
ini membuat pekerjaan berat menjadi lebih ringan dan cepat. Seorang informan
menggambarkan:

“Kalau panen sendiri, bisa seminggu belum selesai. Tapi kalau Besiru, banyak

tangan yang bantu, satu dua hari sudah kelar. Bayangkan kalau harus bayar

orang luar semua, berat di ongkos.” (Informan 1, petani tembakau, wawancara)

Selain menekan biaya tenaga kerja, panen melalui Besiru juga menjadi momen
kebersamaan yang memperkuat solidaritas sosial. Observasi menunjukkan bahwa suasana
panen sering dipenuhi dengan tawa, saling bercanda, dan saling membantu menjaga
kualitas daun agar tidak rusak.

Tahap Penjemuran dan Pengolahan

Setelah panen, daun tembakau dijemur atau dipanggang. Pada tahap ini, Besiru
tampak ketika para petani saling membantu menata daun di para-para bambu atau tali,
membalik daun agar kering merata, serta memindahkan daun secara cepat ketika hujan
datang. Informan menjelaskan:

“Kalau hujan mau turun, semua langsung lari angkat tembakau, bukan cuma

punya sendiri, tapi punya tetangga juga. Besok-besok kalau giliran kita, mereka

juga begitu.” (Informan 4, petani tembakau, wawancara)

Tidak ada perhitungan waktu atau tenaga yang bersifat matematis. Kesepahaman
moral bahwa semua orang akan saling membantu sesuai kebutuhan menjadikan tahap ini
sarat makna solidaritas dan memperkuat jaringan hubungan sosial antarpetani.

Proses Internalisasi Nilai Besiru melalui Sosialisasi Primer (Keluarga)

Hasil penelitian menunjukkan bahwa nilai-nilai Besiru pertama kali diinternalisasi
melalui sosialisasi primer dalam keluarga petani. Anak-anak sering diajak ke ladang untuk
menemani dan sesekali ikut membantu pekerjaan ringan, sehingga mereka secara langsung
menyaksikan bagaimana orang tua bekerja di lahan milik tetangga tanpa meminta upah.
Seorang informan yang juga menjadi kepala keluarga menceritakan:

‘Dari kecil anak-anak saya saya ajak ke kebun. Saya bilang, ‘Ini lahan Pak A, kita

bantu dulu, nanti kalau lahan kita, mereka yang bantu.’” Jadi anak-anak tahu

kalau hidup itu harus saling bantu.” (Informan 6, petani tembakau, wawancara)

Di lingkungan keluarga, bahasa sehari-hari dan penilaian moral menjadi sarana
penting untuk menanamkan nilai Besiru. Istilah seperti “Uran Si Bae” (orang yang baik)
disematkan kepada individu yang rajin ikut kerja bersama, sedangkan “Uran Si Endeq Tau
Urun” (orang yang tidak tahu ikut andil) ditujukan kepada mereka yang jarang terlibat.
Seorang informan menjelaskan:

“Orang yang rajin Besiru itu biasanya dibilang ‘Uran Si Bae’. Kalau ada yang pelit

tenaga, orang kampung bilang ‘endeq tau urun’. Anak-anak dengar itu setiap

hari, jadi mereka tahu mana yang baik, mana yang tidak enak dilihat.” (Informan

2, petani tembakau, wawancara)

Pengalaman ikut ke ladang, mendengar istilah-istilah tersebut, dan mengalami makan
bersama setelah bekerja (begibung) membentuk pemahaman bahwa membantu orang lain
adalah sesuatu yang wajar, terhormat, dan bernilai religius. Dari dokumentasi narasi lisan,
didapati bahwa orang tua sering mengaitkan praktik Besiru dengan ajaran agama, misalnya
dengan ungkapan: “Bantu orang, rezekimu tambah” atau “Orang baik selalu dibantu Allah”.

Penguatan Nilai Besiru melalui Sosialisasi Sekunder di Komunitas Petani
Selain keluarga, komunitas petani menjadi arena penting bagi sosialisasi sekunder
yang memperkuat internalisasi nilai Besiru. Dalam wawancara, informan mengakui bahwa

Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 1987



Adhi et al. Besiru: Studi Internalisasi Resiprositas Komunitas .........

penilaian sosial dari tetangga dan kelompok tani berperan besar dalam mendorong
seseorang tetap terlibat dalam Besiru.

“Kalau kita jarang ikut Besiru, nanti waktu butuh, orang juga ragu mau bantu. Di

kampung itu cepat sekali orang tahu siapa yang mau gotong royong, siapa yang

hanya mau dibantu.” (Informan 3, pengurus kelompok tani, wawancara)

Dalam setiap kegiatan Besiru, peran sosial terbagi secara tidak formal: ada yang
mengatur pembagian kerja, ada yang menyiapkan konsumsi, dan ada yang fokus di
pekerjaan teknis di ladang. Pembagian ini terbentuk melalui kebiasaan dan kesediaan,
bukan aturan tertulis. Tokoh agama dan tokoh adat juga sering memberi penguatan nilai
dalam pengajian atau doa bersama menjelang panen. Seorang pemuka agama yang
menjadi informan menjelaskan:

“‘Dalam pengajian, kami sering sampaikan bahwa Besiru itu bagian dari ta’awun,

tolong-menolong yang sangat dianjurkan. Jadi orang kampung merasa bahwa

kerja bersama itu bukan hanya adat, tapi juga ibadah.” (Informan 7, tokoh
agama, wawancara)

Ritual seperti begibung (makan bersama) dan doa kolektif yang mengiringi kegiatan
Besiru memperkuat makna kebersamaan dan kesetaraan. Observasi menunjukkan bahwa
dalam momen-momen tersebut, pemilik lahan dan para tetangga duduk dalam satu
lingkaran tanpa perbedaan status. Anak-anak ikut menyaksikan dan menjadi bagian dari
pengalaman kolektif tersebut.

Interaksi yang intens dan berulang dalam komunitas membuat nilai-nilai Besiru tidak
hanya dipelajari, tetapi juga dikonfirmasi dan diteguhkan. Generasi muda melihat bahwa
nilai yang mereka pelajari di rumah benar-benar berlaku dan dihargai dalam masyarakat
luas. Seorang petani muda mengatakan:

“Dari orang tua kami memang diajar Besiru. Tapi setelah ikut sendiri di kelompok

tani, baru terasa kalau Besiru itu penting. Kalau kita pas susah, yang pertama

datang membantu itu orang-orang yang biasa Besiru bareng.” (Informan 5, petani

muda, wawancara)
Hasil penelitian menunjukkan bahwa Besiru hidup sebagai sistem nilai yang diinternalisasi
melalui pengalaman sosial berulang, dimulai dari keluarga dan diperkuat oleh komunitas
petani. Praktik ini bukan hanya bertahan sebagai tradisi, tetapi terus direproduksi dan
dimaknai kembali oleh para pelaku sosial di Desa Ganti.

Pembahasan

Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa Besiru bukan sekadar mekanisme kerja
sama teknis dalam pertanian tembakau, tetapi sebuah sistem sosial yang mengorganisasi
hubungan timbal-balik, menguatkan kohesi komunitas, dan membentuk kesadaran moral
petani di Desa Ganti. Dua pertanyaan utama yang diajukan pada pendahuluan, yakni
bagaimana bentuk dan mekanisme pelaksanaan Besiru dalam aktivitas pertanian tembakau,
serta bagaimana nilai-nilai resiprositas diinternalisasi dan memengaruhi pola relasi sosial
petani terjawab melalui data observasi, wawancara mendalam, dan dokumentasi yang
menggambarkan Besiru sebagai praktik kerja bergilir berbasis kepercayaan, rasa malu
(isin), dan kebersamaan, yang diwariskan secara konsisten melalui keluarga dan komunitas.
Bagian ini membahas temuan tersebut dalam perspektif teori resiprositas, modal sosial,
solidaritas mekanik, dan konstruksi sosial pengetahuan.

Besiru sebagai Sistem Resiprositas dan Modal Sosial

Salah satu temuan kunci adalah dominannya nilai resiprositas dalam praktik Besiru.
Petani bukan hanya menyebut Besiru sebagai “saling membantu”, tetapi menegaskan
bahwa inti dari praktik ini adalah kewajiban moral untuk membalas kebaikan dalam bentuk
serupa (Ripoll, 2024). Ungkapan informan seperti “hari ini saya bantu di ladang dia, besok
mereka datang bantu di ladang saya” menunjukkan bahwa bantuan tenaga dalam Besiru
dipahami sebagai bagian dari siklus sosial yang berkelanjutan, bukan sekadar kebaikan
insidental (Monteiro & Lima, 2021). Pola ini sejalan dengan konsep pertukaran sosial yang
dikemukakan Marcel Mauss bahwa tindakan memberi selalu menyiratkan tiga kewajiban:
memberi, menerima, dan membalas. Bedanya, dalam konteks Besiru, kewajiban itu tidak
dirasakan sebagai beban, melainkan sebagai wujud normalitas kehidupan sosial “kalau tidak
membalas bantuan justru membuat malu,” kata informan.

Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 1988



Adhi et al. Besiru: Studi Internalisasi Resiprositas Komunitas .........

Di sisi lain, Besiru juga memperlihatkan bagaimana dimensi ekonomi tertanam dalam
jaringan sosial (embedded economy) (Chung, 2024) (Bancroft et al., 2022). Petani secara
jelas merasakan manfaat ekonominy: biaya tenaga kerja lebih ringan, panen lebih cepat,
risiko gagal panen menurun, tetapi mereka tidak memisahkan keuntungan ekonomi tersebut
dari nilai-nilai moral dan sosial (Kirk, 2024). Keputusan untuk terlibat dalam Besiru bukan
didasarkan perhitungan untung-rugi jangka pendek, melainkan pada pertimbangan
hubungan jangka panjang dengan tetangga dan komunitas. Hal ini menguatkan pandangan
Karl Polanyi bahwa dalam masyarakat tradisional, ekonomi tidak berdiri sebagai sistem yang
otonom, melainkan tertanam dalam struktur sosial dan budaya (Shepherd & Wargent, 2023)
(Wang et al., 2021). Temuan dari Desa Ganti memperlihatkan bahwa logika pasar (upah,
efisiensi, biaya) dan logika moral (tolong-menolong, malu, kepercayaan) tidak saling
meniadakan, justru saling menopang dalam praktik Besiru.

Dari perspektif modal sosial, Besiru menghadirkan bentuk nyata dari relasi yang diikat
oleh kepercayaan (trust), norma timbal-balik, dan jaringan sosial yang padat. Keputusan
petani untuk datang membantu tanpa kontrak tertulis dan tanpa kepastian waktu “balasan”
adalah indikator kuat adanya kepercayaan sosial. Kepercayaan ini berfungsi sebagai modal
sosial yang menurunkan biaya koordinasi, mempermudah mobilisasi tenaga kerja, dan
meningkatkan kapasitas komunitas untuk menghadapi beban kerja musiman yang berat
(Waters, 2022). Jika praktik gotong royong seperti Subak, Mapalus, dan Nyabuh di daerah
lain banyak digambarkan sebagai sistem kerja sama produktif, Besiru menambahkan
lapisan yang sangat kental berupa rasa malu, bangga, dan kehormatan moral yang melekat
pada partisipasi. Inilah yang menjadi kekhasan Besiru dalam lanskap kearifan lokal agraris
di Indonesia.

Solidaritas Mekanik dan Tantangan Modernisasi Pertanian

Temuan lain yang menonjol adalah kuatnya kohesi sosial horizontal di antara petani
tembakau Desa Ganti. Homogenitas mata pencaharian, kesamaan pengalaman hidup, serta
keintensifan interaksi dalam Besiru menjadi fondasi bagi terbentuknya apa yang oleh Emile
Durkheim disebut sebagai solidaritas mekanik. Dalam kerangka ini, masyarakat tidak diikat
oleh spesialisasi fungsi, tetapi oleh keserupaan (Sedlander et al., 2022). Petani di Desa
Ganti melihat diri mereka sebagai bagian dari “kami” yang setara dan saling membutuhkan.
Narasi informan yang menyebut “tanam tembakau tanpa Besiru itu rasanya aneh”
menunjukkan bahwa Besiru telah menjadi standar bersama mengenai bagaimana kerja
yang “normal” seharusnya diselenggarakan.

Solidaritas mekanik tersebut bukan hanya tampak pada aktivitas kerja, tetapi juga
pada dimensi emosional (Safitri, 2021) (Manu & Tampake, 2023). Rasa bangga karena
dikenal sebagai “Uran Si Bae” (orang yang baik) dan rasa tidak enak ketika disebut “Uran Si
Endeq Tau Urun” (orang yang tidak tahu ikut andil) merupakan bukti bahwa norma kolektif
telah memasuki wilayah perasaan. Di sinilah konsep moral density Durkheim menemukan
bentuk konkret: semakin sering orang bertemu, bekerja, dan merayakan panen bersama,
semakin tebal kepadatan moral komunitas itu. Besiru bukan saja memperkuat struktur
sosial, tetapi juga struktur afektif orang merasa nyaman ketika terlibat dan canggung ketika
menjauh.

Jika dibandingkan dengan kajian-kajian mengenai gotong royong di komunitas agraris
lain, temuan ini sejalan dalam hal fungsi gotong royong sebagai perekat sosial (Safitri,
2021). Namun, penelitian ini menambah pemahaman bahwa keberlanjutan solidaritas tidak
hanya bertumpu pada norma “wajib membantu”, tetapi pada pengelolaan emosi moral
melalui bahasa, sebutan sosial, dan ritual sederhana seperti makan bersama (begibung). Di
tengah derasnya arus individualisasi dan komersialisasi kerja, fakta bahwa Besiru masih
dianggap sebagai “kewajaran” menunjukkan bahwa solidaritas mekanik belum sepenuhnya
tergerus di Desa Ganti. Hal ini penting secara teoretis karena menunjukkan bahwa
masyarakat pedesaan kontemporer tidak serta-merta bergerak ke arah individualisasi total,
tetapi mampu memadukan rasionalitas ekonomi dengan solidaritas tradisional (Raditya et
al., 2023).

Satu hal penting yang harus dipahami bahwa praktik Besiru sekalipun masih
dijalankan oleh para petani tembakau, namun juga diterpa bermacam-macam hal, salah
satunya mekanisasi pertanian dan komodifikasi tenaga kerja. Kedua hal ini adalah dampak

Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 1989



Adhi et al. Besiru: Studi Internalisasi Resiprositas Komunitas .........

dari arus modernisasi yang semakin deras pada sektor pertanian secara umum yang juga
berdampak pada kearifan lokal seperti Besiru. Para informan yang merupakan petani juga
mengakui bahwa cukup banyak petani tembakau yang pragmatis dengan menyewa buruh
tani untuk menggarap lahan dari awal sampai masa panen dan menggunakan mesin-mesin
yang membantu mempercepat pekerjaan mereka.

Hal ini menunjukkan bahwa Besiru tengah masuk pada fase negosiasi nilai, di mana
kearifan lokal bertemu dengan efisiensi kerja khas modernisme. Pada aktivitas pertanian
tembakau di Desa Ganti, sudah banyak buruh tani yang siap bekerja untuk menggarap
sawah dengan imbalan. Komodifikasi tenaga kerja dan mekanisasi pertanian menyebabkan
hubungan sosial antara petani bergeser dari pola resiprositas menuju relasi ekonomi (upah,
untung-rugi). Para informan menjelaskan bahwa praktik Besiru yang ketika mereka masih
kecil (sekitar 20-30 tahun yang lalu) dilakukan ole hampir semua keluarga kini semakin
menyusut. Selain itu, tenaga yang biasanya ditukar dalam sistem resiprokal khas Besiru
yang punya unsur kewajiban moral antarpetani yang kuat kini diganti dengan
mempekerjakan buruh tani.

Meskipun demikian, modernisasi sektor pertanian tidak sepenuhnya menghilangkan
Besiru. Praktik tersebut masih dianggap peniting untuk dijalankan terutama pada tahap-
tahap pertanian yang memerlukan koordinasi dan tenaga besar seperti masa pindah tanam
atau proses panen besar. Pada tahapan-tahapan tertentu. nilai kebersamaan dan solidaritas
masih dibutuhkan karena mesin dan buruh tidak mampu sepenuhnya menggantikan kerja
kolektif yang terkoordinasi. Biaya iperasional dan upah buruh yang terlampau mahal
membuat para petani memikirkan ulang untuk melakukan Besiru dengan keluarga atau
petani tembakau lainnya. Untuk banyak petani, Besiru tetap dilihat sebagai mekanisme
sosial yang menjaga hubungan antarkeluarga dan antarwarga desa. Hal ini menandakan
modernisasi tidak menghapus Besiru, tapi mengubah ruang sosial tempat Besiru dijalankan.

Dialektika Eksternalisasi, Objektivasi, Internalisasi dalam Budaya Besiru

Jika dibaca melalui kacamata teori konstruksi sosial Peter L. Berger, Besiru
merupakan contoh jelas bagaimana manusia menciptakan masyarakat, dan kemudian
masyarakat menciptakan manusia (Sampean & Jannah, 2023). Pada tahap eksternalisasi,
petani mengekspresikan nilai kemanusiaan: tolong-menolong, kesetaraan, persaudaraan ke
dalam tindakan konkret: bekerja bergiliran tanpa upah di lahan milik tetangga, menyediakan
konsumsi sebagai ungkapan terima kasih, dan rela meninggalkan pekerjaan pribadi untuk
memenuhi undangan Besiru. Tindakan ini bukan semata strategi pragmatis, melainkan
refleksi dari nilai-nilai yang mereka yakini sebagai “baik”.

Melalui pengulangan dari musim ke musim, tindakan tersebut mengalami objektivasi:
Besiru menjadi “cara biasa” menjalankan pertanian, diakui sebagai kebiasaan yang
sewajarnya diikuti. Ungkapan lokal seperti “lamun taok bantu, taok lian” (jikka enggan
membantu, jangan harap dibantu) adalah bentuk verbal dari norma yang telah
terobjektifikasi. Norma ini tidak hadir sebagai hukum tertulis, tetapi sebagai realitas sosial
yang dirasakan nyata dan berpengaruh terhadap perilaku (Kusuma et al., 2024). Ritual
begibung, doa bersama sebelum panen, serta penggunaan istilah-istilah penilaian moral
(baik—tidak mau urun) memperkuat proses objektivasi ini dengan memberikan simbol-simbol
yang mudah dikenali dan diulang.

Tahap internalisasi tampak ketika nilai-nilai tersebut diserap ke dalam kesadaran
individu melalui pengalaman sejak kecil dalam keluarga dan interaksi di komunitas (Awalia,
2023). Anak-anak yang mengikuti orang tua ke ladang, menyaksikan kerja kolekiif,
mendengar sebutan Uran Si Bae, dan mengalami makan bersama, secara perlahan
membentuk keyakinan bahwa menolong adalah tindakan yang wajar, benar, dan berpahala.
Ketika dewasa, mereka merasa bangga jika aktif dalam Besiru dan malu jika abai. Pada titik
ini, Besiru telah menjadi bagian dari struktur kesadaran, bukan lagi aturan luar yang harus
ditaati, tetapi keyakinan batin yang mengarahkan tindakan (Sonjaya, 2024). Dengan
demikian, penelitian ini mengilustrasikan secara konkret bagaimana proses eksternalisasi,
objektivasi, internalisasi bekerja dalam konteks kearifan lokal agraris (Munawaroh, 2022).

Peran Sosialisasi Primer dan Sekunder dalam Reproduksi Nilai Besiru
Temuan bahwa internalisasi Besiru dimulai dari keluarga dan diperkuat oleh komunitas
petani menegaskan pentingnya membedakan antara sosialisasi primer dan sekunder

Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 1990



Adhi et al. Besiru: Studi Internalisasi Resiprositas Komunitas .........

sebagaimana dijelaskan Berger. Dalam sosialisasi primer, keluarga bukan hanya
mengajarkan bahwa Besiru itu ada, tetapi langsung melibatkan anak dalam praktiknya.
Anak-anak tidak diberi kuliah tentang etika, melainkan diajak melihat dan ikut dalam kerja
kolektif, lalu menyaksikan bagaimana orang yang rajin membantu mendapatkan pujian dan
penghargaan simbolik. Dalam istilah Berger, dunia sosial pertama ini menjadi “kerangka
dasar” untuk memahami realitas di kemudian hari (Siregar, 2023).

Pada tahap sosialisasi sekunder, komunitas petani dan kelompok tani bertindak
sebagai arena konfirmasi dan penguatan nilai. Di sinilah konsep diri (self) bertemu dengan
penilaian orang lain, sebagaimana dijelaskan Charles Horton Cooley melalui gagasan
Looking-Glass Self. Petani muda yang aktif Besiru merasakan bahwa ia dipandang sebagai
orang baik, dapat diandalkan, dan layak mendapat bantuan ketika membutuhkan.
Sebaliknya, mereka yang jarang ikut Besiru menyadari adanya penilaian negatif yang
mengurangi kepercayaan sosial terhadap dirinya. Dengan demikian, komunitas menjadi
‘cermin moral” yang mempengaruhi cara individu menilai diri sendiri dan memutuskan
tindakan di masa depan (Ermawati et al., 2021).

Ritual-ritual sederhana seperti makan bersama, selamatan, dan doa sebelum panen
juga memainkan peran penting dalam sosialisasi sekunder. Ritual tersebut mengikat ulang
anggota komunitas dalam suasana setara dan hangat, memproduksi kembali rasa “kita” dan
memperkuat legitimasi Besiru sebagai cara hidup yang “diridhai Tuhan”. Ketika tokoh agama
mengaitkan Besiru dengan ajaran ta’awun dan ukhuwah, nilai lokal memperoleh dukungan
dari semesta simbolik agama yang lebih luas. Hal ini sejalan dengan gagasan Berger
tentang symbolic universe yang berfungsi memberi payung makna dan legitimasi pada
realitas sosial yang telah diobjektifikasikan.

Keberlanjutan kearifan lokal seperti Besiru tidak hanya bergantung pada “kehendak
melestarikan budaya”, tetapi pada mekanisme sosialisasi yang konkret: bagaimana keluarga
menghidupkan nilai dalam praktik, bagaimana komunitas memberi ganjaran dan sanksi
simbolik, dan bagaimana tokoh agama maupun adat memberikan pembenaran moral dan
spiritual. Tanpa mekanisme-mekanisme ini, Besiru mudah merosot menjadi sekadar slogan
budaya tanpa kekuatan mengikat (Romli & Nashihin, 2024).

KESIMPULAN

Besiru merupakan sistem sosial berbasis resiprositas yang tidak hanya berfungsi
sebagai mekanisme kerja kolektif dalam pertanian tembakau di Desa Ganti, tetapi juga
sebagai pranata moral yang membentuk solidaritas, kepercayaan, dan kesadaran kolektif
masyarakat Sasak. Melalui proses eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi sebagaimana
dijelaskan oleh Peter L. Berger, nilai-nilai Besiru terlembaga dalam tindakan sosial sehari-
hari dan diwariskan lintas generasi melalui sosialisasi primer di keluarga serta sosialisasi
sekunder di komunitas petani. Temuan ini memajukan pengetahuan tentang kearifan lokal
dengan menegaskan bahwa nilai gotong royong tidak sekadar bertahan sebagai tradisi,
tetapi berevolusi menjadi sistem moral dan modal sosial yang menopang ketahanan
komunitas pedesaan di tengah perubahan ekonomi modern. Secara ilmiah, penelitian ini
membuktikan bahwa praktik agraris lokal seperti Besiru dapat dipahami sebagai model
integrasi antara logika ekonomi dan etika sosial, serta menjadi dasar konseptual bagi
pengembangan strategi pemberdayaan berbasis budaya lokal. Penelitian lanjutan dapat
diarahkan untuk mengkaji transformasi nilai Besiru pada generasi muda, dampaknya
terhadap inovasi kelembagaan pertanian, atau integrasinya dalam program pembangunan
ekonomi berbasis komunitas di wilayah pedesaan Indonesia lainnya.

REKOMENDASI

Berdasarkan temuan penelitian mengenai praktik Besiru pada komunitas petani
tembakau di Desa Ganti, Lombok Tengah, yang mengintegrasikan nilai-nilai resiprositas,
gotong royong, dan solidaritas sosial, ada beberapa rekomendasi untuk penelitian
selanjutnya yang dapat memperdalam pemahaman tentang transformasi budaya lokal ini.
Pertama, penelitian lebih lanjut dapat mengkaji dampak modernisasi, seperti mekanisasi
pertanian dan komodifikasi tenaga kerja, terhadap keberlanjutan dan perubahan dalam
praktik Besiru. Penelitian ini penting untuk mengeksplorasi bagaimana kearifan lokal dapat
beradaptasi dan berinteraksi dengan sistem pertanian modern yang lebih efisien namun

Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 1991



Adhi et al. Besiru: Studi Internalisasi Resiprositas Komunitas .........

mungkin mengabaikan aspek solidaritas sosial. Kedua, penelitian lanjutan juga dapat
difokuskan pada peran generasi muda dalam mempertahankan atau merubah praktik
Besiru. Mengingat perubahan sosial yang cepat, penting untuk memahami bagaimana
generasi baru memandang dan menginternalisasi nilai-nilai resiprositas dan solidaritas
dalam kehidupan sehari-hari mereka. Hal ini dapat membantu dalam merumuskan kebijakan
yang mendukung pelestarian kearifan lokal, terutama dalam konteks penguatan ketahanan
sosial dan ekonomi komunitas petani.

Selain itu, penelitian yang lebih mendalam mengenai hubungan antara nilai-nilai
agama dan kearifan lokal juga dapat memberikan wawasan penting. Dalam penelitian ini,
Besiru dipandang tidak hanya sebagai bentuk gotong royong, tetapi juga sebagai praktik
yang disakralkan dan terkait dengan ajaran moral dan spiritual. Penelitian lebih lanjut dapat
menggali bagaimana agama dan spiritualitas berperan dalam memperkuat atau
mentransformasi praktik-praktik sosial di masyarakat agraris. Terakhir, penelitian yang
memfokuskan pada aplikasi nilai-nilai Besiru dalam program pemberdayaan masyarakat
atau pengembangan ekonomi berbasis komunitas di wilayah pedesaan Indonesia lainnya
juga dapat memberikan kontribusi besar terhadap pengembangan model pemberdayaan
berbasis budaya lokal. Penelitian ini bisa menggali lebih jauh tentang bagaimana Besiru bisa
menjadi bagian dari strategi pembangunan yang lebih luas, khususnya dalam
mengintegrasikan aspek sosial dan ekonomi dalam konteks masyarakat pedesaan.

DAFTAR PUSTAKA

Awalia, H. (2023). Konstruksi Sosial Sungai Sebagai Tempat Sampah. Jurnal Masyarakat
Maritim, 6(1), 26—32. https://doi.org/10.31629/jmm.v6i1.4396

Bancroft, A., Parkes, T., Galip, I., Matheson, C., Crawshaw, E., Craik, V., Dumbrell, J., &
Schofield, J. (2022). Negotiating an lllicit Economy in the Time of COVID-19: Selling
and Buying Dilemmas in the Lives of People Who Use Drugs in Scotland.
Contemporary Drug Problems, 49(4), 369-384.
https://doi.org/10.1177/00914509221122704

Berger, P. L. dan T. L. (1990). Tafsir Sosial Atas Kenyataan: Risalah Tentang Sosiologi
Pengetahuan. LP3ES.

Chung, Y. B. (2024). “Go Back to Where You Came From!”: Moral Economy of Land and the
Politics of Belonging in Coastal Tanzania<sup>s</Sup>. Rural Sociology, 89(2), 195—
213. https://doi.org/10.1111/ruso0.12533

Creswell, J. W. (2010). Research Design: Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, dan Mixed (3rd
ed.). Pustaka Pelajar.

Dode, W. J. A. R,, Oktarianti, S., & Siahaan, Y. A. M. (2025). Synergy Between Students
and the Community in Realized Empowerment of Local Potential in Sungai Rengas
Village. Dianmas Bhakti, 2(2), 86—90. https://doi.org/10.54035/dianmas.v2i2.571

Ermawati, T., Dalmiyatun, T., & Prayoga, K. (2021). Pengaruh Modal Sosial Terhadap
Keberlanjutan Gapoktan Ngudi Rukun Di Kabupaten Wonogiri. Jambura Agribusiness
Journal, 3(1), 1-14. https://doi.org/10.37046/jaj.v3i1.10129

Farid, M. (2020). Fenomenologi dalam Penelitian lImu Sosial. Kencana.

Fathoni, T. (2024). JCD Jourmal Of Community Development and Disaster Management
Konsep Solidaritas Sosial dalam Masyarakat Modern perspektif Emile Durkheim The
Concept of Social Solidarity in Modern Society: Emile Durkheim’s Perspective. 6.
https://doi.org/10.37680/jcd.v6i2.6402

Febriana, A., Sumiyati, S., & Widia, I. W. (2021). Penilaian Aspek Palemahan Sebagai
Bagian Evaluasi Kinerja Sistem lIrigasi Subak. Jurnal Beta (Biosistem Dan Teknik
Pertanian), 9(2), 189. https://doi.org/10.24843/jbeta.2021.v09.i02.p05

Hafifah, R. N., Juliardi, B., & Rahmat, I. (2024). Analisis Kearifan Lokal Batobo Terhadap
Nilai Gotong Royong Di Nagari Padang Laweh Kecamatan Koto VII Kabuputen
Sijunjung. Journal of Sains Cooperative Learning and Law, 1(2), 307-314.
https://doi.org/10.57235/sakola.v1i2.3278

Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 1992



Adhi et al. Besiru: Studi Internalisasi Resiprositas Komunitas .........

Hemafitria, H., & Nurhadianto, N. (2024). Kearifan Lokal Mpara Pade Dayak Mali Untuk
Memperkokoh Persatuan. Sosial Horizon Jurnal Pendidikan Sosial, 11(1), 17-33.
https://doi.org/10.31571/sosial.v11i1.7201

Iskandar, M. J., Anwar, M., & Ashari, R. (2024). Strengthening of Agricultural Labor Based
on Local Wisdom Model Besiru in East Lombok District. Jurnal llmiah Membangun
Desa Dan Pertanian, 9(1), 24—-31. https://doi.org/10.37149/jimdp.v9i1.987

Julijanti, D. M. (2025). Budaya dan Komunikasi Masyarakat Madura (Ummu Tasyiah Arsa,
Ed.; 1st ed., Vol. 1). PT. Adab Indonesia.

Kirk, N. (2024). EP Thompson’s Moral Economy and Legacy. Economic and Industrial
Democracy, 46(1), 27—48. https://doi.org/10.1177/0143831x241304912

Kusuma, I. P. S. A., Mahadewi, N. M. A. S., & Aditya, A. K. (2024). Konstruksi Sosial Tradisi
Usaba Dangsil Di Desa Adat Bungaya, Kabupaten Karangasem. SHKR, 1(4), 45-64.
https://doi.org/10.61292/shkr.141

Lase, |. (2025). Tradisi Fakosi Di Nias: Kajian Nilai Filosif Dan Sosio-Kultural Sebagai
Pendekatan Etnopedagogi Pada Pembelajaran Ekonomi. Arthas, 6(1), 35-45.
https://doi.org/10.59672/arthas.v6i1.4419

Lincoln, Y. S., & G. E. G. (1985). Naturalistic inquiry . Sage Publications.

Manu, Y. H., & Tampake, T. (2023). Tarian Kebalai Kematian Sebagai Ruang Publik
Solidaritas Sosial Masyarakat Rote Ndao. Indonesian Journal of Religion and Society,
5(1), 70-81. https://doi.org/10.36256/ijrs.v5i1.329

Monteiro, C. F., & Lima, R. J. da C. (2021). Embeddedness and Disembeddedness in
Economic Sociology in Three Time Periods. Sociologia & Antropologia, 11(1), 43-67.
https://doi.org/10.1590/2238-38752021v1112

Munawaroh, L. (2022). Thomas Luckmann: Kontribusi Sosiologi Pengetahuan Dalam Studi
Islam. Al-Ulum Jurnal Pemikiran Dan Penelitian Ke Islaman, 9(4), 417-432.
https://doi.org/10.31102/alulum.9.4.2022.417-432

Pongantung, R. J., & Khasanah, D. R. A. U. (2024). Model Partisipasi Masyarakat Melalui
Mapalus Sebagai Local Wisdom Dalam Eksistensi Hukum Dan Masyarakat Di
Minahasa Selatan. Jurnal Usm Law  Review, 7(3), 1080-1093.
https://doi.org/10.26623/julr.v7i3.8823

Putri, K., & Putra, I. P. A. P. (2022). Implementasi Nilai Tri Hita Karana Dalam Kebijakan
Penanganan Pandemi Covid-19 Di Provinsi Bali. Journal of Contemporary Public
Administration, 2(1), 21-29. https://doi.org/10.22225/jcpa.2.1.4992.21-29

Raditya, Y. P., Astutik, D., & Nurhadi, N. (2023). Karakteristik Sosial Budaya Dan Solidaritas
Warga Rusunawa Begalon |, Surakarta. Jurnal Sosiologi Agama Indonesia (Jsai), 4(2),
233-247. https://doi.org/10.22373/jsai.v4i2.2877

Ripoll, S. (2024). The Moral Economy of Land Markets in the Nicaragua Highlands.
Economic Anthropology, 12(1). https://doi.org/10.1002/sea2.12313

Romli, A., & Nashihin, M. (2024). Urgensi Teori Sosiologi Dalam Pengembangan Pendidikan
Agama Islam. Darajat Jurnal Pendidikan Agama Islam, 7(1), 11-26.
https://doi.org/10.58518/darajat.v7i1.2775

Safitri, N. S. J. (2021). Solidaritas Kelompok Tani Tembakau Dalam Meningkatkan Modal
Sosial Yang Berkelanjutan. Jurnal Analisa Sosiologi, 10.
https://doi.org/10.20961/jas.v10i0.47642

Sampean, S., & Jannah, R. (2023). Otonomi Sosiologi Pedesaan Di Asia Tenggara: Dari
Ontologi Menuju Pengembangan Metodologi Riset. Jurnal Pemikiran Sosiologi, 10(1),
104. https://doi.org/10.22146/jps.v10i1.82278

Sedlander, E., Pant, I., Bingenheimer, J. B., Yilma, H., Patro, L., Mohanty, S., Ganjoo, R., &
Rimal, R. N. (2022). How Does a Social Norms-Based Intervention Affect Behaviour
Change? Interim Findings From a Cluster Randomised Controlled Trial in Odisha,
India. BMJ Open, 12(7), e053152. https://doi.org/10.1136/bmjopen-2021-053152

Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 1993



Adhi et al. Besiru: Studi Internalisasi Resiprositas Komunitas

Shepherd, E., & Wargent, M. (2023). Embedding the Land Market: Polanyi, Urban Planning
and Regulation. Environment and Planning a Economy and Space, 56(3), 905-926.
https://doi.org/10.1177/0308518x231203484

Siregar, F. A. (2023). Contestation of Customary and Islamic Law: Mangupa and Tuor in
Horja Ritual at Tapanuli Muslim Community Wedding. Asy-Syir Ah Jurnal lImu Syari
Ah Dan Hukum, 57(2), 231-254. https://doi.org/10.14421/ajish.v57i2.1330

Sonjaya, Y. (2024). Makna Kesadaran Perpajakan Dalam Perspektif Fenomenologi. Owner,
8(1), 944-959. https://doi.org/10.33395/owner.v8i1.2149

Sudiartawan, |I. W., & Sutama, |. W. (2022). Komunikasi Budaya Dalam Tradisi Ngelowong
Masyarakat Sasak Wetu Telu Di Lombok. Samvada Jurnal Riset Komunikasi Media
Dan Public Relation, 1(2), 75-86. https://doi.org/10.53977/jsv.v1i2.762

Sugiyono. (2020). Metode penelitian kuantitatif, kualitatif dan R&D. Alfabeta.

Wagiu, M. M., Wuwung, O. C., Nainggolan, A. M., & Manoppo, F. K. (2023). The Cultural
Value of Mapalus and lts Relationship to Religious Moderation in North Minahasa
Regency Along With Its Relevance to Christian Education. Al-Qalam, 29(1), 151.
https://doi.org/10.31969/alq.v29i1.1200

Wang, M., Kumar, V., Ruan, X., Saad, M., Garza-Reyes, J. A.,, & Kumar, A. (2021).
Sustainability Concerns on Consumers’ Attitude Towards Short Food Supply Chains:
An Empirical Investigation. Operations Management Research, 15(1-2), 76-92.
https://doi.org/10.1007/s12063-021-00188-x

Waters, H. A. (2022). Building Merit: The Moral Economy of the lllegal Wildlife Trade in
Rural, Post-Socialist Eastern Mongolia. Comparative Studies in Society and History,
64(2), 422—-445. https://doi.org/10.1017/s0010417522000081

Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 1994



