
Empiricism Journal 
https://journal-center.litpam.com/index.php/empiricism 
email: empiric.journal@gmail.com  

Vol. 6, No 4, Dec. 2025 
e-ISSN: 2745-7613 

pp. 1981-1994 

 

 Received: November 2025 Revised: December 2025 Published: December 2025 1981 

 

Besiru: Studi Internalisasi Resiprositas Komunitas Petani 
Tembakau Berbasis Kearifan Lokal di Desa Ganti, Lombok Tengah 

Rakhmat Nur Adhi1*, Sumitro2, Jepri Utomo3, Haniza Febriani44 
 Program Studi Pendidikan Sosiologi, FKIP, Universitas Mataram, Jl. Majapahit No.62, 

Gomong, Kec. Selaparang, Kota Mataram, Nusa Tenggara Barat, Indonesia 83115. 
Email Korespondensi: rakhmatnuradhi@staff.unram.ac.id 

Abstrak 

Besiru merupakan tradisi gotong royong masyarakat Sasak yang berlandaskan prinsip saling membantu tanpa 
imbalan, dan hingga kini tetap hidup sebagai bagian penting dari kearifan lokal agraris. Penelitian ini bertujuan 
untuk menganalisis bentuk dan mekanisme praktik Besiru serta proses internalisasi nilai-nilai resiprositas pada 
komunitas petani tembakau di Desa Ganti, Lombok Tengah. Letak kebaruan penelitian ini adalah dengan 
menempatkan analisis tindakan sosial, nilai moral, dan struktur kesadaran para petani sebagai basis yang 
menghidupkan praktik besiru. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode fenomenologi 
melalui observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan dokumentasi terhadap enam informan kunci, meliputi 
petani tembakau, pengurus kelompok tani, dan tokoh desa. Hasil penelitian menunjukkan bahwa praktik Besiru 
dilaksanakan secara bergiliran pada seluruh tahapan pertanian tembakau dari penyiapan lahan, penanaman, 
perawatan, panen, hingga pengolahan hasil dengan dasar kepercayaan sosial (trust), rasa malu (isin), dan 
tanggung jawab moral. Nilai-nilai utama yang terkandung di dalamnya meliputi gotong royong, resiprositas, 
solidaritas, dan keadilan. Proses internalisasi nilai Besiru berlangsung melalui sosialisasi primer di keluarga dan 
sosialisasi sekunder dalam komunitas petani yang memperkuat identitas sosial dan moral masyarakat. Simpulan 
penelitian ini menegaskan bahwa Besiru bukan sekadar praktik tradisional, melainkan sistem sosial yang 
memadukan dimensi ekonomi, sosial, dan spiritual, serta berfungsi menjaga kohesi dan ketahanan komunitas 
petani di tengah perubahan ekonomi modern. 

Kata kunci: Besiru; Resiprositas; Gotong Royong; Kearifan Lokal; Petani Tembakau. 

Besiru: A Study of the Internalization of Reciprocity in Tobacco 
Farming Communities Based on Local Wisdom in Ganti Village, 

Central Lombok   

Abstract 

Besiru is a tradition of mutual cooperation among the Sasak people based on the principle of mutual assistance 
without reward, and remains alive today as an important part of local agrarian wisdom. This study aims to 
analyze the forms and mechanisms of Besiru practices and the process of internalizing reciprocity values in the 
tobacco farming community in Ganti Village, Central Lombok. The novelty of this study lies in placing the analysis 
of social actions, moral values, and the structure of farmers' consciousness as the basis that brings the besiru 
practice to life. This study uses a qualitative approach with a phenomenological method through participatory 
observation, in-depth interviews, and documentation with six key informants, including tobacco farmers, farmer 
group administrators, and village leaders. The results show that Besiru practices are carried out in turns at all 
stages of tobacco farming from land preparation, planting, maintenance, harvesting, to processing products 
based on social trust (trust), shame (isin), and moral responsibility. The main values contained in it include 
mutual cooperation, reciprocity, solidarity, and justice. The internalization of Besiru values occurs through primary 
socialization within the family and secondary socialization within the farming community, which strengthens the 
community's social and moral identity. The conclusion of this study confirms that Besiru is not simply a traditional 
practice, but rather a social system that integrates economic, social, and spiritual dimensions and serves to 
maintain the cohesion and resilience of farming communities amidst modern economic changes. 

Keywords: Besiru; Reciprocity; Mutual Cooperation; Local Wisdom; Tobacco Farmers. 

How to Cite: Adhi, R. N., Sumitro, S., Utomo, J., & Febriani, H. (2025). Besiru: Studi Internalisasi Resiprositas 
Komunitas Petani Tembakau Berbasis Kearifan Lokal di Desa Ganti, Lombok Tengah. Empiricism Journal, 6(4), 
1981-1994. https://doi.org/10.36312/8znx6q35       

https://doi.org/10.36312/8znx6q35 
Copyright© 2025, Adhi et al. 

This is an open-access article under the CC-BY-SA License. 

 

PENDAHULUAN  
Gotong royong merupakan salah satu ciri fundamental kebudayaan bangsa Indonesia 

yang menegaskan watak kolektif masyarakat dalam membangun kehidupan bersama. 

https://journal-center.litpam.com/index.php/empiricism
mailto:empiric.journal@gmail.com
mailto:rakhmatnuradhi@staff.unram.ac.id
https://doi.org/10.36312/8znx6q35
https://doi.org/10.36312/8znx6q35
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Adhi et al. Besiru: Studi Internalisasi Resiprositas Komunitas ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 1982 

 

Menurut Koentjaraningrat, gotong royong termasuk unsur kebudayaan universal yang 
menemukan bentuk khasnya di Nusantara. Di wilayah Jawa misalnya, konsep gotong 
royong hadir dalam rukun kampung, sambatan, dan rewang. Di Sumatera khususnya bagi 
masyarakat Minangkabau, dikenal istilah batang tarandam, badoncek, dan barek samo 
dipikua, ringan samo dijinjiang sebagai ekspresi kolektif mereka. pada konteks adat, 
pekerjaan-pekerjaan berat seperti membangun rumah atau melaksanakan upacara adat 
seringkali dilakukan secara kolektif atau gotong royng tanpa imin-iming imbalan materil. Dari 
sini terlihat bahwa gotong royong menjadi instrumen untuk merawat jaringan sosial dan 
identitas suatu masyarakat. Dalam pandangan sosiologis, gotong royong tidak hanya 
sekadar aktivitas kerja sama untuk menyelesaikan suatu pekerjaan, tetapi juga mengandung 
makna moral, rasa tanggung jawab, dan nilai solidaritas yang berfungsi menjaga keterikatan 
sosial. Dalam konteks masyarakat agraris, kerja kolektif ini menjadi mekanisme sosial yang 
mampu mengefisienkan pekerjaan berat melalui partisipasi aktif warga yang didorong oleh 
kesadaran kolektif, bukan semata kepentingan individual. Gotong royong menjadi elemen 
yang penting dalam ketahanan 

Gotong royong memegang posisi yang sangat krusial dalam kehidupan sosial 
masyarakat Indonesia. Ia dapat menjadi indikator kohesi atau solidaritas masih ada atau 
tidak pada suatu komunitas. Eksistensi gotong royong sangat diperlukan dalam memperkuat 
ketahanan sosial masyarakat serta jaringan-jaringan yang muncul dalam komunitas 
tersebut. Ia bahkan dapat menjadi sebuah nilai atau kearifan lokal dalam beragam bentuk 
dan telah mengakar sejak lama dalam masyarakat. Pada praktiknya, gotong royong di 
pedesaan hadir dalam berbagai bentuk: mulai dari kerja bersama dalam kegiatan pertanian 
dan pembangunan rumah hingga partisipasi dalam hajatan, pernikahan, atau kematian. 
Fenomena ini menunjukkan bahwa masyarakat tradisional Indonesia lebih mengedepankan 
relasi sosial yang bersifat komunal daripada individual (Hafifah et al., 2024). Kesadaran 
kolektif semacam ini melahirkan apa yang disebut Emile Durkheim sebagai solidaritas 
mekanik, yakni solidaritas yang tumbuh dari kesamaan pengalaman, pekerjaan, dan nilai 
yang dianut bersama (Fathoni, 2024). Solidaritas ini menjadi dasar bagi terbentuknya sistem 
sosial yang kohesif serta menjaga harmoni antaranggota masyarakat (Lase, 2025). 

Setiap daerah di Indonesia memiliki ekspresi gotong royong yang khas, berakar pada 
sejarah dan konteks sosial budaya yang berbeda. Di Bali, terdapat sistem Subak yang 
mencerminkan hubungan harmonis antara manusia, alam, dan spiritualitas melalui filosofi 
Tri Hita Karana (Febriana et al., 2021) (Putri & Putra, 2022). Di Minahasa dikenal Mapalus, 
sistem kerja sama sukarela berbasis resiprositas (Wagiu et al., 2023) (Pongantung & 
Khasanah, 2024).  Masyarakat Madura memiliki tradisi Nyabuh bentuk kerja kolektif dalam 
proses pertanian tembakau (Julijanti, 2025). Ragam kearifan lokal tersebut memperlihatkan 
bahwa gotong royong tidak hanya mengandung nilai ekonomi, tetapi juga berfungsi sebagai 
mekanisme pelestarian nilai moral dan sosial masyarakat agraris. Di dalamnya, kerja kolektif 
menjadi simbol kohesi sosial dan media pembelajaran nilai-nilai kemanusiaan yang 
diwariskan lintas generasi (Dode et al., 2025). 

Dalam konteks masyarakat Sasak di Lombok, gotong royong melekat begitu kuat 

dalam berbagai bentuk aktifitas seperti saat melakukan hajatan (begawe), doa bersama dan 

selamatan (roah), upacara kematian (nyiu), makan bersama (begibung), hingga acara 

perkawinan (merariq). Salah satu wujud kearifan lokal yang masih hidup adalah Besiru. 

Tradisi ini menggambarkan bentuk kerja sama sukarela dalam bidang pertanian yang 

dilandasi oleh rasa tanggung jawab moral, resiprositas, dan solidaritas sosial. Besiru bukan 

sekadar praktik bantu-membantu dalam kegiatan bertani, melainkan juga simbol moralitas 

dan kesadaran kolektif masyarakat Sasak. Masyarakat memandangnya sebagai kewajiban 

sosial yang tidak tertulis: setiap orang yang dibantu memiliki tanggung jawab moral untuk 

membalas kebaikan serupa (Iskandar et al., 2024). Mekanisme ini menunjukkan bahwa 

Besiru tidak didasari hubungan transaksional ekonomi, melainkan sistem pertukaran sosial 

berbasis kepercayaan dan rasa malu (isin) bila tidak membantu sesama. Dengan demikian, 

Besiru menjadi wujud nyata harmoni antara individu dan komunitas, tempat nilai 

kemanusiaan dan solidaritas sosial berpadu dalam keseimbangan (Sudiartawan & Sutama, 

2022). 



Adhi et al. Besiru: Studi Internalisasi Resiprositas Komunitas ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 1983 

 

Salah satu komunitas yang masih mempraktikkan tradisi Besiru secara konsisten 
adalah masyarakat petani tembakau di Desa Ganti, Kecamatan Praya Timur, Kabupaten 
Lombok Tengah. Daerah ini merupakan sentra utama produksi tembakau di Lombok yang 
menyumbang lebih dari separuh hasil tembakau kabupaten. Sebagian besar penduduknya 
menggantungkan kehidupan pada sektor pertanian tembakau yang telah menjadi bagian 
dari struktur sosial-ekonomi masyarakat selama beberapa dekade. Setiap musim tanam, 
mereka bekerja secara kolektif dalam semua tahapan produksi dari pengolahan lahan 
hingga panen melalui praktik Besiru. Kegiatan ini bukan hanya strategi efisiensi kerja, tetapi 
juga arena sosialisasi nilai, tempat masyarakat memperkuat solidaritas dan memelihara 
identitas budaya agraris yang diwariskan dari generasi ke generasi (Hemafitria & 
Nurhadianto, 2024). 

Beberapa penelitian sebelumnya sebagaimana diuraikan di atas, telah menelaah 
praktik gotong royong dan kearifan lokal di berbagai wilayah Indonesia. Studi-studi tentang 
Subak, Mapalus, dan Nyabuh menunjukkan bahwa kerja kolektif memiliki peran signifikan 
dalam mempertahankan ketahanan sosial dan ekonomi masyarakat pedesaan. Namun, 
sebagian besar kajian tersebut lebih menekankan fungsi praktis dan ekonomi gotong 
royong, belum menggali secara mendalam proses internalisasi nilai-nilai sosial dan moral 
yang menopang keberlanjutan tradisi tersebut. Dalam konteks masyarakat Sasak, penelitian 
mengenai Besiru masih sangat terbatas, terutama dalam menjelaskan bagaimana nilai-nilai 
resiprositas dan solidaritas diinternalisasi hingga membentuk kesadaran kolektif yang hidup 
dalam keseharian masyarakat. 

Berdasarkan celah tersebut, penelitian ini menawarkan perspektif baru dengan 
menggunakan teori konstruksi sosial Peter L. Berger untuk memahami Besiru sebagai 
praktik sosial yang terlembaga (Berger, 1990). Kebaruan (novelty) penelitian ini terletak 
pada analisis dialektis antara tindakan sosial, nilai moral, dan struktur kesadaran 
masyarakat, yang menjelaskan bagaimana Besiru tidak hanya berfungsi sebagai 
mekanisme ekonomi, tetapi juga sebagai pranata sosial yang mengatur kesadaran dan 
perilaku kolektif. Melalui pendekatan kualitatif fenomenologis, penelitian ini berupaya 
memahami bagaimana nilai-nilai Besiru diinternalisasi dan direproduksi melalui proses 
sosialisasi primer di keluarga serta sosialisasi sekunder dalam komunitas petani. Oleh 
karena itu, penelitian ini berfokus pada dua hal utama, yaitu: (1) menganalisis bentuk dan 
mekanisme pelaksanaan budaya Besiru dalam aktivitas pertanian tembakau di Desa Ganti, 
Lombok Tengah; dan (2) menjelaskan proses internalisasi nilai-nilai resiprositas dalam 
Besiru yang membentuk kesadaran kolektif dan solidaritas sosial masyarakat petani. 

METODE 
Desain Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode fenomenologi. 
Pendekatan ini digunakan untuk memahami makna subjektif yang dialami oleh para petani 
tembakau dalam menjalankan praktik Besiru sebagai bentuk gotong royong berbasis 
kearifan lokal yang sarat dengan nilai-nilai resiprositas, solidaritas, dan kesadaran kolektif. 
Melalui pendekatan fenomenologi, peneliti berusaha menelusuri pengalaman hidup (lived 
experience) para pelaku sosial untuk mengungkap bagaimana nilai-nilai dalam Besiru 
dipersepsi, dijalankan, dan diwariskan dari generasi ke generasi. 

Pendekatan ini menempatkan realitas sosial sebagai sesuatu yang dibangun melalui 
kesadaran dan interaksi manusia. Oleh karena itu, fenomenologi dianggap paling tepat 
untuk menggali dimensi makna yang terkandung di balik tindakan sosial masyarakat petani 
tembakau, terutama dalam menginternalisasi nilai-nilai moral dan sosial yang melekat pada 
tradisi Besiru. 

Informan dan Pemilihan Partisipan 
Subjek dalam penelitian ini disebut informan penelitian, yaitu individu-individu yang 

memiliki pengalaman langsung dengan fenomena Besiru. Pemilihan informan dilakukan 
secara purposif (purposive selection) dengan mempertimbangkan keterlibatan mereka 
dalam praktik gotong royong di bidang pertanian tembakau. Kriteria informan dalam 
penelitian ini meliputi: 1) Petani yang aktif terlibat dalam praktik Besiru pada kegiatan 
pertanian tembakau. 2) Memiliki pengalaman minimal lima tahun sebagai petani tembakau 



Adhi et al. Besiru: Studi Internalisasi Resiprositas Komunitas ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 1984 

 

di Desa Ganti. 3) Diakui oleh masyarakat atau kelompok tani sebagai bagian dari komunitas 
Besiru. 4) Bersedia menceritakan pengalaman dan pandangannya secara terbuka kepada 
peneliti. Berdasarkan kriteria tersebut, diperoleh enam informan kunci, terdiri atas empat 
petani tembakau aktif, satu pengurus kelompok tani, dan Kepala Desa Ganti sebagai tokoh 
sosial yang memahami konteks budaya dan sistem kerja masyarakat setempat. Para 
informan ini dianggap representatif dalam menjelaskan bentuk-bentuk dan proses 
internalisasi Besiru karena merekalah aktor-aktor yang terlibat secara langsung dalam 
melakukan praktik Besiru dan menurunkannya pada anak-anak. Penentuan jumlah informan 
dalam penelitian fenomenologi tidak ditetapkan secara kaku, melainkan didasarkan pada 
prinsip kedalaman makna dan kejenuhan data (data saturation), yakni ketika wawancara 
tidak lagi menghasilkan temuan baru yang signifikan (Farid, 2020). 

Teknik Pengumpulan Data 
Proses pengumpulan data dilakukan dengan tiga teknik utama yang saling 

melengkapi, yaitu: 1) Observasi partisipatif, untuk memahami konteks sosial dan aktivitas 
Besiru di lapangan secara langsung. Peneliti melakukan observasi sambil terlibat aktif dalam 
praktik Besiru. Hal ini dilakukan agar peneliti dapat mengamati pola kerja kolektif, interaksi 
sosial antarpetani, dan dinamika hubungan resiprositas selama musim tanam hingga panen 
secara langsung. 2) Wawancara mendalam (in-depth interview) dengan pedoman semi-
terstruktur. Wawancara ini difokuskan pada upaya menggali pengalaman, pemaknaan, dan 
refleksi para petani terhadap nilai-nilai yang terkandung dalam Besiru. 3) Dokumentasi, 
berupa foto, video, catatan lapangan, serta dokumen pendukung (seperti profil kelompok 
tani dan laporan desa) yang membantu memperkuat data hasil observasi dan wawancara. 
4) Teknik pengumpulan data tersebut dilakukan secara bersamaan dan saling 
mengonfirmasi melalui triangulasi sumber dan metode, sehingga data yang diperoleh 
memiliki tingkat kredibilitas dan keabsahan yang tinggi (Sugiyono, 2020). 

Teknik Analisis Data 
Analisis data dilakukan secara bersamaan dengan proses pengumpulan data 

menggunakan tahapan analisis fenomenologis (Creswell, 2010). Tahapan analisis meliputi: 
1) Bracketing, yakni penundaan prasangka peneliti agar interpretasi terhadap pengalaman 
informan tetap bersifat terbuka dan reflektif. 2) Identifikasi pernyataan signifikan, yaitu 
menyeleksi kutipan atau ungkapan penting dari hasil wawancara dan catatan observasi 
yang menggambarkan pengalaman informan secara nyata. 3) Kategorisasi tema-tema 
makna, seperti nilai resiprositas, bentuk kerja kolektif, solidaritas sosial, dan proses 
internalisasi nilai Besiru. 4) Deskripsi tekstural dan struktural, yaitu penyusunan narasi 
mengenai bagaimana pengalaman tersebut dijalani, dirasakan, dan dimaknai oleh para 
informan. 5) Sintesis makna esensial, untuk menghasilkan pemahaman menyeluruh tentang 
bagaimana Besiru dipraktikkan dan dimaknai sebagai sistem nilai dan identitas sosial 
masyarakat petani tembakau. Analisis ini tidak hanya berfokus pada aspek perilaku yang 
tampak, tetapi juga pada makna yang tersembunyi di balik tindakan sosial, sesuai dengan 
prinsip verstehen (pemahaman mendalam) dalam penelitian kualitatif. 

Keabsahan dan Etika Penelitian 
Untuk menjamin keabsahan data, penelitian ini menerapkan empat kriteria 

kepercayaan data (trustworthiness), yaitu credibility, transferability, dependability, dan 
confirmability (Lincoln, 1985). Upaya yang dilakukan meliputi triangulasi data, member 
checking dengan para informan, pendalaman konteks melalui keterlibatan lapangan yang 
cukup panjang (prolonged engagement), serta diskusi sejawat (peer debriefing) untuk 
memvalidasi temuan. 

Penelitian ini juga dilaksanakan dengan memperhatikan prinsip etika penelitian sosial. 
Sebelum melakukan pengumpulan data, peneliti menjelaskan tujuan, manfaat, serta hak-hak 
partisipan secara terbuka dan memperoleh persetujuan partisipasi secara sadar (informed 
consent) dari seluruh informan. Identitas informan dijaga kerahasiaannya dengan 
menggunakan kode atau inisial pada seluruh hasil publikasi. 

 



Adhi et al. Besiru: Studi Internalisasi Resiprositas Komunitas ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 1985 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  
Praktik Besiru dalam Aktivitas Pertanian Tembakau di Desa Ganti 

Berdasarkan hasil observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan dokumentasi, 
Besiru dipahami masyarakat Sasak di Desa Ganti sebagai praktik kerja sama atau gotong 
royong yang dijalankan tanpa imbalan upah, tetapi berlandaskan prinsip resiprositas (timbal 
balik sosial). Secara etimologis, informan menjelaskan bahwa istilah Besiru berasal dari kata 
siru yang berarti “berganti” atau “bergiliran”. Dengan demikian, Besiru dimaknai sebagai 
kerja bergilir antarpetani, di mana tenaga dan waktu saling dipertukarkan dalam siklus yang 
berkelanjutan. Dalam wawancara, salah satu petani menyampaikan: 

“Besiru itu intinya kita saling ganti tenaga, hari ini saya bantu di ladang dia, besok 
mereka datang bantu di ladang saya. Ndak pakai upah, yang penting sama-sama 
ringan.” (Informan 1, petani tembakau, wawancara) 
Kelompok Besiru umumnya terdiri dari 5–7 orang petani yang saling membantu dalam 

seluruh rangkaian kegiatan pertanian tembakau. Dari data wawancara, terlihat bahwa 
praktik ini tidak sekadar dipahami sebagai strategi untuk meringankan pekerjaan, tetapi juga 
dianggap sebagai bagian dari adat dan identitas sosial masyarakat Desa Ganti. Seorang 
informan lain menegaskan: 

“Kalau di sini, kalau tanam tembakau tanpa Besiru itu rasanya aneh, soalnya dari 
dulu kita diajarkan kerja itu jangan sendiri-sendiri.” (Informan 3, pengurus 
kelompok tani, wawancara) 
Praktik Besiru dijalankan tanpa kontrak tertulis. Norma yang mengikat adalah rasa 

malu (isin) jika tidak membalas bantuan dan keyakinan bahwa membantu orang lain akan 
mendatangkan berkah serta menjaga hubungan sosial tetap harmonis. Seorang informan 
menggambarkan hal ini dengan kalimat: 

“Kalau sudah pernah dibantu orang tapi kita pura-pura tidak tahu, itu malu sekali. 
Nanti orang bilang kita ‘endeq tau urun’.”(Informan 2, petani tembakau, 
wawancara) 
Temuan-temuan tersebut menunjukkan bahwa Besiru berfungsi sebagai sistem kerja 

kolektif yang berakar pada kearifan lokal, sekaligus sebagai pranata sosial yang mengatur 
hubungan antarpetani di Desa Ganti. 

Nilai-Nilai Sosial Budaya dalam Praktik Besiru 
Berdasarkan hasil wawancara dan observasi, penelitian ini mengidentifikasi beberapa 

nilai utama yang terkandung dalam praktik Besiru. Nilai-nilai tersebut dirangkum pada Tabel 
berikut. 
Tabel 1. Nilai sosial budaya dalam praktik Besiru pada komunitas petani tembakau. 

No Nilai Uraian 

1 Gotong Royong Petani bekerja bersama dalam seluruh tahapan pertanian 
tembakau sebagai wujud solidaritas dan kebersamaan. Kerja 
kolektif ini memperkuat rasa memiliki dan ikatan sosial 
antarpelaku. 

2 Resiprositas Bantuan tenaga dan waktu yang diberikan akan kembali dalam 
bentuk bantuan serupa di waktu lain. Terdapat kewajiban moral 
untuk memberi, menerima, dan membalas dalam sistem sosial 
Besiru. 

3 Kepercayaan 
(trust) 

Hubungan saling percaya menjadi dasar Besiru. Kerja bersama 
dilakukan tanpa kontrak formal, hanya bertumpu pada keyakinan 
bahwa “hari ini saya bantu, besok saya akan dibantu”. 

4 Moralitas 
komunal Nilai 

Isin (malu), rasa hormat, dan keyakinan akan berkah 
kebersamaan menjadi fondasi moral dan spiritual dalam praktik 
Besiru. 

5 Tanggung jawab 
sosial 

Setiap individu merasa berkewajiban untuk terlibat dalam 
kegiatan Besiru. Ketidakhadiran tanpa alasan yang jelas 
dianggap sebagai pengabaian terhadap norma komunitas. 

6 Solidaritas Besiru menjaga harmoni, kebersamaan, dan rasa 
sepenanggungan sebagai bagian dari identitas sosial 
masyarakat petani. 



Adhi et al. Besiru: Studi Internalisasi Resiprositas Komunitas ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 1986 

 

No Nilai Uraian 

7 Keadilan Setiap anggota kelompok mendapatkan kesempatan dan 
dukungan yang relatif seimbang dalam siklus kerja bergilir, 
sehingga tercipta rasa keadilan sosial. 

Dalam wawancara, seorang petani menjelaskan hubungan antara nilai gotong royong 
dan kepercayaan dalam Besiru: 

“Kita percaya saja, kalau sekarang bantu orang lain, nanti waktu kita butuh, pasti 
mereka datang. Di sini orang lihat bukan uangnya, tapi hati dan kebersamaan.” 
(Informan 4, petani tembakau, wawancara) 
Berdasarkan Tabel 1 diketahui bahwa nilai resiprositas menempati posisi paling 

dominan. Informan berulang kali menyebut bahwa inti Besiru adalah “saling balas” dalam arti 
saling membantu, namun bukan dalam bentuk transaksi ekonomi. Seorang informan 
menyatakan: 

“Besiru itu bukan upahan, tapi saling balas kebaikan. Kalau hanya kejar upah, itu 
namanya bukan Besiru lagi.” (Informan 1, petani tembakau, wawancara) 
Temuan ini memperlihatkan bahwa Besiru membentuk sistem moral yang 

menegaskan kewajiban sosial untuk terlibat dalam kerja kolektif, menjaga hubungan baik, 
dan memastikan bahwa setiap orang memiliki jaringan dukungan ketika menghadapi beban 
kerja berat dalam pertanian tembakau. 

Tahapan Praktik Besiru dalam Siklus Pertanian Tembakau 
Hasil observasi dan wawancara menunjukkan bahwa Besiru hadir dalam seluruh 

tahapan siklus pertanian tembakau di Desa Ganti: mulai dari penyiapan lahan, penanaman, 
perawatan, panen, hingga penjemuran dan pengolahan tembakau. 
Tahap Penyiapan Lahan 

Pada tahap penyiapan lahan, Besiru dilakukan dalam bentuk kerja bergiliran untuk 
mencangkul, membajak, meratakan tanah, serta membuat parit dan bedengan. Kelompok 
kecil petani (sekitar 5–10 orang) bekerja bersama di satu lahan, kemudian berpindah ke 
lahan milik anggota lain dengan pola yang sama. Seorang informan menceritakan: 

“Kalau urus lahan sendiri, bisa makan waktu banyak sekali. Tapi kalau Besiru, 
hari ini semua ke lahan saya, besok ke lahan teman. Capek, tapi ringan karena 
ramai-ramai.” (Informan 2, petani tembakau, wawancara) 
Praktik ini tidak hanya mempercepat pekerjaan dan menghemat biaya tenaga kerja, 

tetapi juga menjadi sarana mempererat hubungan sosial. Observasi peneliti menunjukkan 
bahwa selama penyiapan lahan, percakapan dan canda di sela-sela kerja menciptakan 
suasana akrab dan egaliter di antara petani. 

Tahap Penanaman 
Setelah lahan siap, Besiru dilanjutkan ke tahap penanaman bibit tembakau. 

Penanaman dilakukan relatif serentak dan disesuaikan dengan cuaca agar pertumbuhan 
tanaman seragam. Pada kegiatan ini, pemilik lahan biasanya menyediakan makanan atau 
minuman sebagai bentuk penghargaan kepada mereka yang datang membantu. Informan 
menekankan bahwa konsumsi tersebut dipahami bukan sebagai upah, tetapi sebagai “tanda 
terima kasih”. 

“Paling kita siapkan kopi, teh, sama makanan sedikit. Itu bukan gaji, hanya 
penghargaan. Namanya juga Besiru, kerja ikhlas, makan bersama itu bikin hati 
senang.” (Informan 3, pengurus kelompok tani, wawancara) 
Pada tahap ini, Besiru juga menjadi ruang pewarisan pengetahuan agraris. Petani 

yang lebih berpengalaman mengajarkan cara memilih bibit unggul, mengatur jarak tanam, 
dan menentukan pola tanam yang sesuai kondisi lahan. 

Tahap Perawatan dan Pemeliharaan 
Pada tahap perawatan, yang meliputi penyiangan gulma, penyiraman, dan 

pemupukan, Besiru kembali berperan penting. Kegiatan biasanya dilakukan pagi hari 
dengan sistem giliran dari satu lahan ke lahan lain milik anggota kelompok. Dalam 
wawancara, salah satu informan menegaskan peran norma isin pada tahap ini: 



Adhi et al. Besiru: Studi Internalisasi Resiprositas Komunitas ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 1987 

 

“Kalau kita sudah dibantu, terus pas giliran lahan orang kita tidak datang, itu bikin 
malu. Orang kampung ingat siapa yang mau Besiru, siapa yang pura-pura sibuk 
saja.” (Informan 5, petani tembakau, wawancara) 
Norma ini membuat Besiru bertahan tanpa perlu aturan tertulis. Dari observasi, 

tampak bahwa jadwal perawatan tidak selalu formal, tetapi disepakati secara luwes melalui 
komunikasi sehari-hari di kampung atau di ladang. 

Tahap Panen 
Tahap panen merupakan fase yang paling membutuhkan tenaga kerja karena daun 

tembakau harus dipetik pada waktu yang tepat dan dalam kondisi baik. Besiru pada tahap 
ini membuat pekerjaan berat menjadi lebih ringan dan cepat. Seorang informan 
menggambarkan: 

“Kalau panen sendiri, bisa seminggu belum selesai. Tapi kalau Besiru, banyak 
tangan yang bantu, satu dua hari sudah kelar. Bayangkan kalau harus bayar 
orang luar semua, berat di ongkos.” (Informan 1, petani tembakau, wawancara) 
Selain menekan biaya tenaga kerja, panen melalui Besiru juga menjadi momen 

kebersamaan yang memperkuat solidaritas sosial. Observasi menunjukkan bahwa suasana 
panen sering dipenuhi dengan tawa, saling bercanda, dan saling membantu menjaga 
kualitas daun agar tidak rusak. 

Tahap Penjemuran dan Pengolahan 
Setelah panen, daun tembakau dijemur atau dipanggang. Pada tahap ini, Besiru 

tampak ketika para petani saling membantu menata daun di para-para bambu atau tali, 
membalik daun agar kering merata, serta memindahkan daun secara cepat ketika hujan 
datang. Informan menjelaskan: 

“Kalau hujan mau turun, semua langsung lari angkat tembakau, bukan cuma 
punya sendiri, tapi punya tetangga juga. Besok-besok kalau giliran kita, mereka 
juga begitu.” (Informan 4, petani tembakau, wawancara) 
Tidak ada perhitungan waktu atau tenaga yang bersifat matematis. Kesepahaman 

moral bahwa semua orang akan saling membantu sesuai kebutuhan menjadikan tahap ini 
sarat makna solidaritas dan memperkuat jaringan hubungan sosial antarpetani. 

Proses Internalisasi Nilai Besiru melalui Sosialisasi Primer (Keluarga) 
Hasil penelitian menunjukkan bahwa nilai-nilai Besiru pertama kali diinternalisasi 

melalui sosialisasi primer dalam keluarga petani. Anak-anak sering diajak ke ladang untuk 
menemani dan sesekali ikut membantu pekerjaan ringan, sehingga mereka secara langsung 
menyaksikan bagaimana orang tua bekerja di lahan milik tetangga tanpa meminta upah. 
Seorang informan yang juga menjadi kepala keluarga menceritakan: 

“Dari kecil anak-anak saya saya ajak ke kebun. Saya bilang, ‘Ini lahan Pak A, kita 
bantu dulu, nanti kalau lahan kita, mereka yang bantu.’ Jadi anak-anak tahu 
kalau hidup itu harus saling bantu.” (Informan 6, petani tembakau, wawancara) 
Di lingkungan keluarga, bahasa sehari-hari dan penilaian moral menjadi sarana 

penting untuk menanamkan nilai Besiru. Istilah seperti “Uran Si Bae” (orang yang baik) 
disematkan kepada individu yang rajin ikut kerja bersama, sedangkan “Uran Si Endeq Tau 
Urun” (orang yang tidak tahu ikut andil) ditujukan kepada mereka yang jarang terlibat. 
Seorang informan menjelaskan: 

“Orang yang rajin Besiru itu biasanya dibilang ‘Uran Si Bae’. Kalau ada yang pelit 
tenaga, orang kampung bilang ‘endeq tau urun’. Anak-anak dengar itu setiap 
hari, jadi mereka tahu mana yang baik, mana yang tidak enak dilihat.” (Informan 
2, petani tembakau, wawancara) 
Pengalaman ikut ke ladang, mendengar istilah-istilah tersebut, dan mengalami makan 

bersama setelah bekerja (begibung) membentuk pemahaman bahwa membantu orang lain 
adalah sesuatu yang wajar, terhormat, dan bernilai religius. Dari dokumentasi narasi lisan, 
didapati bahwa orang tua sering mengaitkan praktik Besiru dengan ajaran agama, misalnya 
dengan ungkapan: “Bantu orang, rezekimu tambah” atau “Orang baik selalu dibantu Allah”. 

Penguatan Nilai Besiru melalui Sosialisasi Sekunder di Komunitas Petani 
Selain keluarga, komunitas petani menjadi arena penting bagi sosialisasi sekunder 

yang memperkuat internalisasi nilai Besiru. Dalam wawancara, informan mengakui bahwa 



Adhi et al. Besiru: Studi Internalisasi Resiprositas Komunitas ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 1988 

 

penilaian sosial dari tetangga dan kelompok tani berperan besar dalam mendorong 
seseorang tetap terlibat dalam Besiru. 

“Kalau kita jarang ikut Besiru, nanti waktu butuh, orang juga ragu mau bantu. Di 
kampung itu cepat sekali orang tahu siapa yang mau gotong royong, siapa yang 
hanya mau dibantu.” (Informan 3, pengurus kelompok tani, wawancara) 
Dalam setiap kegiatan Besiru, peran sosial terbagi secara tidak formal: ada yang 

mengatur pembagian kerja, ada yang menyiapkan konsumsi, dan ada yang fokus di 
pekerjaan teknis di ladang. Pembagian ini terbentuk melalui kebiasaan dan kesediaan, 
bukan aturan tertulis. Tokoh agama dan tokoh adat juga sering memberi penguatan nilai 
dalam pengajian atau doa bersama menjelang panen. Seorang pemuka agama yang 
menjadi informan menjelaskan: 

“Dalam pengajian, kami sering sampaikan bahwa Besiru itu bagian dari ta’awun, 
tolong-menolong yang sangat dianjurkan. Jadi orang kampung merasa bahwa 
kerja bersama itu bukan hanya adat, tapi juga ibadah.” (Informan 7, tokoh 
agama, wawancara) 
Ritual seperti begibung (makan bersama) dan doa kolektif yang mengiringi kegiatan 

Besiru memperkuat makna kebersamaan dan kesetaraan. Observasi menunjukkan bahwa 
dalam momen-momen tersebut, pemilik lahan dan para tetangga duduk dalam satu 
lingkaran tanpa perbedaan status. Anak-anak ikut menyaksikan dan menjadi bagian dari 
pengalaman kolektif tersebut. 

Interaksi yang intens dan berulang dalam komunitas membuat nilai-nilai Besiru tidak 
hanya dipelajari, tetapi juga dikonfirmasi dan diteguhkan. Generasi muda melihat bahwa 
nilai yang mereka pelajari di rumah benar-benar berlaku dan dihargai dalam masyarakat 
luas. Seorang petani muda mengatakan: 

“Dari orang tua kami memang diajar Besiru. Tapi setelah ikut sendiri di kelompok 
tani, baru terasa kalau Besiru itu penting. Kalau kita pas susah, yang pertama 
datang membantu itu orang-orang yang biasa Besiru bareng.” (Informan 5, petani 
muda, wawancara) 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Besiru hidup sebagai sistem nilai yang diinternalisasi 
melalui pengalaman sosial berulang, dimulai dari keluarga dan diperkuat oleh komunitas 
petani. Praktik ini bukan hanya bertahan sebagai tradisi, tetapi terus direproduksi dan 
dimaknai kembali oleh para pelaku sosial di Desa Ganti.  

Pembahasan 
Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa Besiru bukan sekadar mekanisme kerja 

sama teknis dalam pertanian tembakau, tetapi sebuah sistem sosial yang mengorganisasi 
hubungan timbal-balik, menguatkan kohesi komunitas, dan membentuk kesadaran moral 
petani di Desa Ganti. Dua pertanyaan utama yang diajukan pada pendahuluan, yakni 
bagaimana bentuk dan mekanisme pelaksanaan Besiru dalam aktivitas pertanian tembakau, 
serta bagaimana nilai-nilai resiprositas diinternalisasi dan memengaruhi pola relasi sosial 
petani terjawab melalui data observasi, wawancara mendalam, dan dokumentasi yang 
menggambarkan Besiru sebagai praktik kerja bergilir berbasis kepercayaan, rasa malu 
(isin), dan kebersamaan, yang diwariskan secara konsisten melalui keluarga dan komunitas. 
Bagian ini membahas temuan tersebut dalam perspektif teori resiprositas, modal sosial, 
solidaritas mekanik, dan konstruksi sosial pengetahuan. 

Besiru sebagai Sistem Resiprositas dan Modal Sosial 
Salah satu temuan kunci adalah dominannya nilai resiprositas dalam praktik Besiru. 

Petani bukan hanya menyebut Besiru sebagai “saling membantu”, tetapi menegaskan 
bahwa inti dari praktik ini adalah kewajiban moral untuk membalas kebaikan dalam bentuk 
serupa (Ripoll, 2024). Ungkapan informan seperti “hari ini saya bantu di ladang dia, besok 
mereka datang bantu di ladang saya” menunjukkan bahwa bantuan tenaga dalam Besiru 
dipahami sebagai bagian dari siklus sosial yang berkelanjutan, bukan sekadar kebaikan 
insidental (Monteiro & Lima, 2021). Pola ini sejalan dengan konsep pertukaran sosial yang 
dikemukakan Marcel Mauss bahwa tindakan memberi selalu menyiratkan tiga kewajiban: 
memberi, menerima, dan membalas. Bedanya, dalam konteks Besiru, kewajiban itu tidak 
dirasakan sebagai beban, melainkan sebagai wujud normalitas kehidupan sosial “kalau tidak 
membalas bantuan justru membuat malu,” kata informan. 



Adhi et al. Besiru: Studi Internalisasi Resiprositas Komunitas ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 1989 

 

Di sisi lain, Besiru juga memperlihatkan bagaimana dimensi ekonomi tertanam dalam 
jaringan sosial (embedded economy) (Chung, 2024) (Bancroft et al., 2022). Petani secara 
jelas merasakan manfaat ekonominy: biaya tenaga kerja lebih ringan, panen lebih cepat, 
risiko gagal panen menurun, tetapi mereka tidak memisahkan keuntungan ekonomi tersebut 
dari nilai-nilai moral dan sosial (Kirk, 2024). Keputusan untuk terlibat dalam Besiru bukan 
didasarkan perhitungan untung-rugi jangka pendek, melainkan pada pertimbangan 
hubungan jangka panjang dengan tetangga dan komunitas. Hal ini menguatkan pandangan 
Karl Polanyi bahwa dalam masyarakat tradisional, ekonomi tidak berdiri sebagai sistem yang 
otonom, melainkan tertanam dalam struktur sosial dan budaya (Shepherd & Wargent, 2023) 
(Wang et al., 2021). Temuan dari Desa Ganti memperlihatkan bahwa logika pasar (upah, 
efisiensi, biaya) dan logika moral (tolong-menolong, malu, kepercayaan) tidak saling 
meniadakan, justru saling menopang dalam praktik Besiru. 

Dari perspektif modal sosial, Besiru menghadirkan bentuk nyata dari relasi yang diikat 
oleh kepercayaan (trust), norma timbal-balik, dan jaringan sosial yang padat. Keputusan 
petani untuk datang membantu tanpa kontrak tertulis dan tanpa kepastian waktu “balasan” 
adalah indikator kuat adanya kepercayaan sosial. Kepercayaan ini berfungsi sebagai modal 
sosial yang menurunkan biaya koordinasi, mempermudah mobilisasi tenaga kerja, dan 
meningkatkan kapasitas komunitas untuk menghadapi beban kerja musiman yang berat 
(Waters, 2022). Jika praktik gotong royong seperti Subak, Mapalus, dan Nyabuh di daerah 
lain banyak digambarkan sebagai sistem kerja sama produktif, Besiru menambahkan 
lapisan yang sangat kental berupa rasa malu, bangga, dan kehormatan moral yang melekat 
pada partisipasi. Inilah yang menjadi kekhasan Besiru dalam lanskap kearifan lokal agraris 
di Indonesia. 

Solidaritas Mekanik dan Tantangan Modernisasi Pertanian 
Temuan lain yang menonjol adalah kuatnya kohesi sosial horizontal di antara petani 

tembakau Desa Ganti. Homogenitas mata pencaharian, kesamaan pengalaman hidup, serta 
keintensifan interaksi dalam Besiru menjadi fondasi bagi terbentuknya apa yang oleh Emile 
Durkheim disebut sebagai solidaritas mekanik. Dalam kerangka ini, masyarakat tidak diikat 
oleh spesialisasi fungsi, tetapi oleh keserupaan (Sedlander et al., 2022). Petani di Desa 
Ganti melihat diri mereka sebagai bagian dari “kami” yang setara dan saling membutuhkan. 
Narasi informan yang menyebut “tanam tembakau tanpa Besiru itu rasanya aneh” 
menunjukkan bahwa Besiru telah menjadi standar bersama mengenai bagaimana kerja 
yang “normal” seharusnya diselenggarakan. 

Solidaritas mekanik tersebut bukan hanya tampak pada aktivitas kerja, tetapi juga 
pada dimensi emosional (Safitri, 2021) (Manu & Tampake, 2023). Rasa bangga karena 
dikenal sebagai “Uran Si Bae” (orang yang baik) dan rasa tidak enak ketika disebut “Uran Si 
Endeq Tau Urun” (orang yang tidak tahu ikut andil) merupakan bukti bahwa norma kolektif 
telah memasuki wilayah perasaan. Di sinilah konsep moral density Durkheim menemukan 
bentuk konkret: semakin sering orang bertemu, bekerja, dan merayakan panen bersama, 
semakin tebal kepadatan moral komunitas itu. Besiru bukan saja memperkuat struktur 
sosial, tetapi juga struktur afektif orang merasa nyaman ketika terlibat dan canggung ketika 
menjauh. 

Jika dibandingkan dengan kajian-kajian mengenai gotong royong di komunitas agraris 
lain, temuan ini sejalan dalam hal fungsi gotong royong sebagai perekat sosial (Safitri, 
2021). Namun, penelitian ini menambah pemahaman bahwa keberlanjutan solidaritas tidak 
hanya bertumpu pada norma “wajib membantu”, tetapi pada pengelolaan emosi moral 
melalui bahasa, sebutan sosial, dan ritual sederhana seperti makan bersama (begibung). Di 
tengah derasnya arus individualisasi dan komersialisasi kerja, fakta bahwa Besiru masih 
dianggap sebagai “kewajaran” menunjukkan bahwa solidaritas mekanik belum sepenuhnya 
tergerus di Desa Ganti. Hal ini penting secara teoretis karena menunjukkan bahwa 
masyarakat pedesaan kontemporer tidak serta-merta bergerak ke arah individualisasi total, 
tetapi mampu memadukan rasionalitas ekonomi dengan solidaritas tradisional (Raditya et 
al., 2023). 

Satu hal penting yang harus dipahami bahwa praktik Besiru sekalipun masih 
dijalankan oleh para petani tembakau, namun juga diterpa bermacam-macam hal, salah 
satunya mekanisasi pertanian dan komodifikasi tenaga kerja. Kedua hal ini adalah dampak 



Adhi et al. Besiru: Studi Internalisasi Resiprositas Komunitas ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 1990 

 

dari arus modernisasi yang semakin deras pada sektor pertanian secara umum yang juga 
berdampak pada kearifan lokal seperti Besiru. Para informan yang merupakan petani juga 
mengakui bahwa cukup banyak petani tembakau yang pragmatis dengan menyewa buruh 
tani untuk menggarap lahan dari awal sampai masa panen dan menggunakan mesin-mesin 
yang membantu mempercepat pekerjaan mereka.  

Hal ini menunjukkan bahwa Besiru tengah masuk pada fase negosiasi nilai, di mana 
kearifan lokal bertemu dengan efisiensi kerja khas modernisme. Pada aktivitas pertanian 
tembakau di Desa Ganti, sudah banyak buruh tani yang siap bekerja untuk menggarap 
sawah dengan imbalan. Komodifikasi tenaga kerja dan mekanisasi pertanian menyebabkan 
hubungan sosial antara petani bergeser dari pola resiprositas menuju relasi ekonomi (upah, 
untung-rugi). Para informan menjelaskan bahwa praktik Besiru yang ketika mereka masih 
kecil (sekitar 20-30 tahun yang lalu) dilakukan ole hampir semua keluarga kini semakin 
menyusut. Selain itu, tenaga yang biasanya ditukar dalam sistem resiprokal khas Besiru 
yang punya unsur kewajiban moral antarpetani yang kuat kini diganti dengan 
mempekerjakan buruh tani.  

Meskipun demikian, modernisasi sektor pertanian tidak sepenuhnya menghilangkan 
Besiru. Praktik tersebut masih dianggap peniting untuk dijalankan terutama pada tahap-
tahap pertanian yang memerlukan koordinasi dan tenaga besar seperti masa pindah tanam 
atau proses panen besar. Pada tahapan-tahapan tertentu. nilai kebersamaan dan solidaritas 
masih dibutuhkan karena mesin dan buruh tidak mampu sepenuhnya menggantikan kerja 
kolektif yang terkoordinasi. Biaya iperasional dan upah buruh yang terlampau mahal 
membuat para petani memikirkan ulang untuk melakukan Besiru dengan keluarga atau 
petani tembakau lainnya. Untuk banyak petani, Besiru tetap dilihat sebagai mekanisme 
sosial yang menjaga hubungan antarkeluarga dan antarwarga desa. Hal ini menandakan 
modernisasi tidak menghapus Besiru, tapi mengubah ruang sosial tempat Besiru dijalankan. 

Dialektika Eksternalisasi, Objektivasi, Internalisasi dalam Budaya Besiru 
Jika dibaca melalui kacamata teori konstruksi sosial Peter L. Berger, Besiru 

merupakan contoh jelas bagaimana manusia menciptakan masyarakat, dan kemudian 
masyarakat menciptakan manusia (Sampean & Jannah, 2023). Pada tahap eksternalisasi, 
petani mengekspresikan nilai kemanusiaan: tolong-menolong, kesetaraan, persaudaraan ke 
dalam tindakan konkret: bekerja bergiliran tanpa upah di lahan milik tetangga, menyediakan 
konsumsi sebagai ungkapan terima kasih, dan rela meninggalkan pekerjaan pribadi untuk 
memenuhi undangan Besiru. Tindakan ini bukan semata strategi pragmatis, melainkan 
refleksi dari nilai-nilai yang mereka yakini sebagai “baik”. 

Melalui pengulangan dari musim ke musim, tindakan tersebut mengalami objektivasi: 
Besiru menjadi “cara biasa” menjalankan pertanian, diakui sebagai kebiasaan yang 
sewajarnya diikuti. Ungkapan lokal seperti “lamun taok bantu, taok lian” (jika enggan 
membantu, jangan harap dibantu) adalah bentuk verbal dari norma yang telah 
terobjektifikasi. Norma ini tidak hadir sebagai hukum tertulis, tetapi sebagai realitas sosial 
yang dirasakan nyata dan berpengaruh terhadap perilaku (Kusuma et al., 2024). Ritual 
begibung, doa bersama sebelum panen, serta penggunaan istilah-istilah penilaian moral 
(baik–tidak mau urun) memperkuat proses objektivasi ini dengan memberikan simbol-simbol 
yang mudah dikenali dan diulang. 

Tahap internalisasi tampak ketika nilai-nilai tersebut diserap ke dalam kesadaran 
individu melalui pengalaman sejak kecil dalam keluarga dan interaksi di komunitas (Awalia, 
2023). Anak-anak yang mengikuti orang tua ke ladang, menyaksikan kerja kolektif, 
mendengar sebutan Uran Si Bae, dan mengalami makan bersama, secara perlahan 
membentuk keyakinan bahwa menolong adalah tindakan yang wajar, benar, dan berpahala. 
Ketika dewasa, mereka merasa bangga jika aktif dalam Besiru dan malu jika abai. Pada titik 
ini, Besiru telah menjadi bagian dari struktur kesadaran, bukan lagi aturan luar yang harus 
ditaati, tetapi keyakinan batin yang mengarahkan tindakan (Sonjaya, 2024). Dengan 
demikian, penelitian ini mengilustrasikan secara konkret bagaimana proses eksternalisasi, 
objektivasi, internalisasi bekerja dalam konteks kearifan lokal agraris (Munawaroh, 2022). 

Peran Sosialisasi Primer dan Sekunder dalam Reproduksi Nilai Besiru 
Temuan bahwa internalisasi Besiru dimulai dari keluarga dan diperkuat oleh komunitas 

petani menegaskan pentingnya membedakan antara sosialisasi primer dan sekunder 



Adhi et al. Besiru: Studi Internalisasi Resiprositas Komunitas ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 1991 

 

sebagaimana dijelaskan Berger. Dalam sosialisasi primer, keluarga bukan hanya 
mengajarkan bahwa Besiru itu ada, tetapi langsung melibatkan anak dalam praktiknya. 
Anak-anak tidak diberi kuliah tentang etika, melainkan diajak melihat dan ikut dalam kerja 
kolektif, lalu menyaksikan bagaimana orang yang rajin membantu mendapatkan pujian dan 
penghargaan simbolik. Dalam istilah Berger, dunia sosial pertama ini menjadi “kerangka 
dasar” untuk memahami realitas di kemudian hari (Siregar, 2023). 

Pada tahap sosialisasi sekunder, komunitas petani dan kelompok tani bertindak 
sebagai arena konfirmasi dan penguatan nilai. Di sinilah konsep diri (self) bertemu dengan 
penilaian orang lain, sebagaimana dijelaskan Charles Horton Cooley melalui gagasan 
Looking-Glass Self. Petani muda yang aktif Besiru merasakan bahwa ia dipandang sebagai 
orang baik, dapat diandalkan, dan layak mendapat bantuan ketika membutuhkan. 
Sebaliknya, mereka yang jarang ikut Besiru menyadari adanya penilaian negatif yang 
mengurangi kepercayaan sosial terhadap dirinya. Dengan demikian, komunitas menjadi 
“cermin moral” yang mempengaruhi cara individu menilai diri sendiri dan memutuskan 
tindakan di masa depan (Ermawati et al., 2021). 

Ritual-ritual sederhana seperti makan bersama, selamatan, dan doa sebelum panen 
juga memainkan peran penting dalam sosialisasi sekunder. Ritual tersebut mengikat ulang 
anggota komunitas dalam suasana setara dan hangat, memproduksi kembali rasa “kita” dan 
memperkuat legitimasi Besiru sebagai cara hidup yang “diridhai Tuhan”. Ketika tokoh agama 
mengaitkan Besiru dengan ajaran ta’awun dan ukhuwah, nilai lokal memperoleh dukungan 
dari semesta simbolik agama yang lebih luas. Hal ini sejalan dengan gagasan Berger 
tentang symbolic universe yang berfungsi memberi payung makna dan legitimasi pada 
realitas sosial yang telah diobjektifikasikan. 

Keberlanjutan kearifan lokal seperti Besiru tidak hanya bergantung pada “kehendak 
melestarikan budaya”, tetapi pada mekanisme sosialisasi yang konkret: bagaimana keluarga 
menghidupkan nilai dalam praktik, bagaimana komunitas memberi ganjaran dan sanksi 
simbolik, dan bagaimana tokoh agama maupun adat memberikan pembenaran moral dan 
spiritual. Tanpa mekanisme-mekanisme ini, Besiru mudah merosot menjadi sekadar slogan 
budaya tanpa kekuatan mengikat (Romli & Nashihin, 2024). 

KESIMPULAN  
Besiru merupakan sistem sosial berbasis resiprositas yang tidak hanya berfungsi 

sebagai mekanisme kerja kolektif dalam pertanian tembakau di Desa Ganti, tetapi juga 
sebagai pranata moral yang membentuk solidaritas, kepercayaan, dan kesadaran kolektif 
masyarakat Sasak. Melalui proses eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi sebagaimana 
dijelaskan oleh Peter L. Berger, nilai-nilai Besiru terlembaga dalam tindakan sosial sehari-
hari dan diwariskan lintas generasi melalui sosialisasi primer di keluarga serta sosialisasi 
sekunder di komunitas petani. Temuan ini memajukan pengetahuan tentang kearifan lokal 
dengan menegaskan bahwa nilai gotong royong tidak sekadar bertahan sebagai tradisi, 
tetapi berevolusi menjadi sistem moral dan modal sosial yang menopang ketahanan 
komunitas pedesaan di tengah perubahan ekonomi modern. Secara ilmiah, penelitian ini 
membuktikan bahwa praktik agraris lokal seperti Besiru dapat dipahami sebagai model 
integrasi antara logika ekonomi dan etika sosial, serta menjadi dasar konseptual bagi 
pengembangan strategi pemberdayaan berbasis budaya lokal. Penelitian lanjutan dapat 
diarahkan untuk mengkaji transformasi nilai Besiru pada generasi muda, dampaknya 
terhadap inovasi kelembagaan pertanian, atau integrasinya dalam program pembangunan 
ekonomi berbasis komunitas di wilayah pedesaan Indonesia lainnya. 

REKOMENDASI 
Berdasarkan temuan penelitian mengenai praktik Besiru pada komunitas petani 

tembakau di Desa Ganti, Lombok Tengah, yang mengintegrasikan nilai-nilai resiprositas, 
gotong royong, dan solidaritas sosial, ada beberapa rekomendasi untuk penelitian 
selanjutnya yang dapat memperdalam pemahaman tentang transformasi budaya lokal ini. 
Pertama, penelitian lebih lanjut dapat mengkaji dampak modernisasi, seperti mekanisasi 
pertanian dan komodifikasi tenaga kerja, terhadap keberlanjutan dan perubahan dalam 
praktik Besiru. Penelitian ini penting untuk mengeksplorasi bagaimana kearifan lokal dapat 
beradaptasi dan berinteraksi dengan sistem pertanian modern yang lebih efisien namun 



Adhi et al. Besiru: Studi Internalisasi Resiprositas Komunitas ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 1992 

 

mungkin mengabaikan aspek solidaritas sosial. Kedua, penelitian lanjutan juga dapat 
difokuskan pada peran generasi muda dalam mempertahankan atau merubah praktik 
Besiru. Mengingat perubahan sosial yang cepat, penting untuk memahami bagaimana 
generasi baru memandang dan menginternalisasi nilai-nilai resiprositas dan solidaritas 
dalam kehidupan sehari-hari mereka. Hal ini dapat membantu dalam merumuskan kebijakan 
yang mendukung pelestarian kearifan lokal, terutama dalam konteks penguatan ketahanan 
sosial dan ekonomi komunitas petani. 

Selain itu, penelitian yang lebih mendalam mengenai hubungan antara nilai-nilai 
agama dan kearifan lokal juga dapat memberikan wawasan penting. Dalam penelitian ini, 
Besiru dipandang tidak hanya sebagai bentuk gotong royong, tetapi juga sebagai praktik 
yang disakralkan dan terkait dengan ajaran moral dan spiritual. Penelitian lebih lanjut dapat 
menggali bagaimana agama dan spiritualitas berperan dalam memperkuat atau 
mentransformasi praktik-praktik sosial di masyarakat agraris. Terakhir, penelitian yang 
memfokuskan pada aplikasi nilai-nilai Besiru dalam program pemberdayaan masyarakat 
atau pengembangan ekonomi berbasis komunitas di wilayah pedesaan Indonesia lainnya 
juga dapat memberikan kontribusi besar terhadap pengembangan model pemberdayaan 
berbasis budaya lokal. Penelitian ini bisa menggali lebih jauh tentang bagaimana Besiru bisa 
menjadi bagian dari strategi pembangunan yang lebih luas, khususnya dalam 
mengintegrasikan aspek sosial dan ekonomi dalam konteks masyarakat pedesaan. 

DAFTAR PUSTAKA 

Awalia, H. (2023). Konstruksi Sosial Sungai Sebagai Tempat Sampah. Jurnal Masyarakat 

Maritim, 6(1), 26–32. https://doi.org/10.31629/jmm.v6i1.4396 
Bancroft, A., Parkes, T., Galip, I., Matheson, C., Crawshaw, E., Craik, V., Dumbrell, J., & 

Schofield, J. (2022). Negotiating an Illicit Economy in the Time of COVID-19: Selling 

and Buying Dilemmas in the Lives of People Who Use Drugs in Scotland. 

Contemporary Drug Problems, 49(4), 369–384. 

https://doi.org/10.1177/00914509221122704 

Berger, P. L. dan T. L. (1990). Tafsir Sosial Atas Kenyataan: Risalah Tentang Sosiologi 

Pengetahuan. LP3ES. 

Chung, Y. B. (2024). “Go Back to Where You Came From!”: Moral Economy of Land and the 

Politics of Belonging in Coastal Tanzania<sup>☆</Sup>. Rural Sociology, 89(2), 195–

213. https://doi.org/10.1111/ruso.12533 

Creswell, J. W. (2010). Research Design: Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, dan Mixed (3rd 

ed.). Pustaka Pelajar. 

Dode, W. J. A. R., Oktarianti, S., & Siahaan, Y. A. M. (2025). Synergy Between Students 

and the Community in Realized Empowerment of Local Potential in Sungai Rengas 

Village. Dianmas Bhakti, 2(2), 86–90. https://doi.org/10.54035/dianmas.v2i2.571 

Ermawati, T., Dalmiyatun, T., & Prayoga, K. (2021). Pengaruh Modal Sosial Terhadap 

Keberlanjutan Gapoktan Ngudi Rukun Di Kabupaten Wonogiri. Jambura Agribusiness 

Journal, 3(1), 1–14. https://doi.org/10.37046/jaj.v3i1.10129 

Farid, M. (2020). Fenomenologi dalam Penelitian Ilmu Sosial. Kencana. 

Fathoni, T. (2024). JCD Journal Of Community Development and Disaster Management 

Konsep Solidaritas Sosial dalam Masyarakat Modern perspektif Émile Durkheim The 

Concept of Social Solidarity in Modern Society: Émile Durkheim’s Perspective. 6. 

https://doi.org/10.37680/jcd.v6i2.6402 

Febriana, A., Sumiyati, S., & Widia, I. W. (2021). Penilaian Aspek Palemahan Sebagai 

Bagian Evaluasi Kinerja Sistem Irigasi Subak. Jurnal Beta (Biosistem Dan Teknik 

Pertanian), 9(2), 189. https://doi.org/10.24843/jbeta.2021.v09.i02.p05 

Hafifah, R. N., Juliardi, B., & Rahmat, I. (2024). Analisis Kearifan  Lokal  Batobo  Terhadap 

Nilai Gotong Royong Di Nagari Padang Laweh Kecamatan Koto VII  Kabuputen 

Sijunjung. Journal of Sains Cooperative Learning and Law, 1(2), 307–314. 

https://doi.org/10.57235/sakola.v1i2.3278 



Adhi et al. Besiru: Studi Internalisasi Resiprositas Komunitas ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 1993 

 

Hemafitria, H., & Nurhadianto, N. (2024). Kearifan Lokal Mpara Pade Dayak Mali Untuk 

Memperkokoh Persatuan. Sosial Horizon Jurnal Pendidikan Sosial, 11(1), 17–33. 

https://doi.org/10.31571/sosial.v11i1.7201 

Iskandar, M. J., Anwar, M., & Ashari, R. (2024). Strengthening of Agricultural Labor Based 

on Local Wisdom Model Besiru in East Lombok District. Jurnal Ilmiah Membangun 

Desa Dan Pertanian, 9(1), 24–31. https://doi.org/10.37149/jimdp.v9i1.987 

Julijanti, D. M. (2025). Budaya dan Komunikasi Masyarakat Madura (Ummu Tasyiah Arsa, 

Ed.; 1st ed., Vol. 1). PT. Adab Indonesia. 

Kirk, N. (2024). EP Thompson’s Moral Economy and Legacy. Economic and Industrial 

Democracy, 46(1), 27–48. https://doi.org/10.1177/0143831x241304912 

Kusuma, I. P. S. A., Mahadewi, N. M. A. S., & Aditya, A. K. (2024). Konstruksi Sosial Tradisi 

Usaba Dangsil Di Desa Adat Bungaya, Kabupaten Karangasem. SHKR, 1(4), 45–64. 

https://doi.org/10.61292/shkr.141 

Lase, I. (2025). Tradisi Fakosi Di Nias: Kajian Nilai Filosif Dan Sosio-Kultural Sebagai 

Pendekatan Etnopedagogi Pada Pembelajaran Ekonomi. Arthas, 6(1), 35–45. 

https://doi.org/10.59672/arthas.v6i1.4419 

Lincoln, Y. S. , & G. E. G. (1985). Naturalistic inquiry . Sage Publications. 

Manu, Y. H., & Tampake, T. (2023). Tarian Kebalai Kematian Sebagai Ruang Publik 

Solidaritas Sosial Masyarakat Rote Ndao. Indonesian Journal of Religion and Society, 

5(1), 70–81. https://doi.org/10.36256/ijrs.v5i1.329 

Monteiro, C. F., & Lima, R. J. da C. (2021). Embeddedness and Disembeddedness in 

Economic Sociology in Three Time Periods. Sociologia & Antropologia, 11(1), 43–67. 

https://doi.org/10.1590/2238-38752021v1112 

Munawaroh, L. (2022). Thomas Luckmann: Kontribusi Sosiologi Pengetahuan Dalam Studi 

Islam. Al-Ulum Jurnal Pemikiran Dan Penelitian Ke Islaman, 9(4), 417–432. 

https://doi.org/10.31102/alulum.9.4.2022.417-432 

Pongantung, R. J., & Khasanah, D. R. A. U. (2024). Model Partisipasi Masyarakat Melalui 

Mapalus Sebagai Local Wisdom Dalam  Eksistensi Hukum Dan Masyarakat Di 

Minahasa Selatan. Jurnal Usm Law Review, 7(3), 1080–1093. 

https://doi.org/10.26623/julr.v7i3.8823 

Putri, K., & Putra, I. P. A. P. (2022). Implementasi Nilai Tri Hita Karana Dalam Kebijakan 

Penanganan Pandemi Covid-19 Di Provinsi Bali. Journal of Contemporary Public 

Administration, 2(1), 21–29. https://doi.org/10.22225/jcpa.2.1.4992.21-29 

Raditya, Y. P., Astutik, D., & Nurhadi, N. (2023). Karakteristik Sosial Budaya Dan Solidaritas 

Warga Rusunawa Begalon I, Surakarta. Jurnal Sosiologi Agama Indonesia (Jsai), 4(2), 

233–247. https://doi.org/10.22373/jsai.v4i2.2877 

Ripoll, S. (2024). The Moral Economy of Land Markets in the Nicaragua Highlands. 

Economic Anthropology, 12(1). https://doi.org/10.1002/sea2.12313 

Romli, A., & Nashihin, M. (2024). Urgensi Teori Sosiologi Dalam Pengembangan Pendidikan 

Agama Islam. Darajat Jurnal Pendidikan Agama Islam, 7(1), 11–26. 

https://doi.org/10.58518/darajat.v7i1.2775 

Safitri, N. S. J. (2021). Solidaritas Kelompok Tani Tembakau Dalam Meningkatkan Modal 

Sosial Yang Berkelanjutan. Jurnal Analisa Sosiologi, 10. 

https://doi.org/10.20961/jas.v10i0.47642 

Sampean, S., & Jannah, R. (2023). Otonomi Sosiologi Pedesaan Di Asia Tenggara: Dari 

Ontologi Menuju Pengembangan Metodologi Riset. Jurnal Pemikiran Sosiologi, 10(1), 

104. https://doi.org/10.22146/jps.v10i1.82278 

Sedlander, E., Pant, I., Bingenheimer, J. B., Yilma, H., Patro, L., Mohanty, S., Ganjoo, R., & 

Rimal, R. N. (2022). How Does a Social Norms-Based Intervention Affect Behaviour 

Change? Interim Findings From a Cluster Randomised Controlled Trial in Odisha, 

India. BMJ Open, 12(7), e053152. https://doi.org/10.1136/bmjopen-2021-053152 



Adhi et al. Besiru: Studi Internalisasi Resiprositas Komunitas ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 4, Desember 2025 1994 

 

Shepherd, E., & Wargent, M. (2023). Embedding the Land Market: Polanyi, Urban Planning 

and Regulation. Environment and Planning a Economy and Space, 56(3), 905–926. 

https://doi.org/10.1177/0308518x231203484 

Siregar, F. A. (2023). Contestation of Customary and Islamic Law:  Mangupa and Tuor in 

Horja Ritual at Tapanuli Muslim Community Wedding. Asy-Syir Ah Jurnal Ilmu Syari 

Ah Dan Hukum, 57(2), 231–254. https://doi.org/10.14421/ajish.v57i2.1330 

Sonjaya, Y. (2024). Makna Kesadaran Perpajakan Dalam Perspektif Fenomenologi. Owner, 

8(1), 944–959. https://doi.org/10.33395/owner.v8i1.2149 

Sudiartawan, I. W., & Sutama, I. W. (2022). Komunikasi Budaya Dalam Tradisi Ngelowong 

Masyarakat Sasak Wetu Telu Di Lombok. Samvada Jurnal Riset Komunikasi Media 

Dan Public Relation, 1(2), 75–86. https://doi.org/10.53977/jsv.v1i2.762 

Sugiyono. (2020). Metode penelitian kuantitatif, kualitatif dan R&D. Alfabeta. 

Wagiu, M. M., Wuwung, O. C., Nainggolan, A. M., & Manoppo, F. K. (2023). The Cultural 

Value of Mapalus and Its Relationship to Religious Moderation in North Minahasa 

Regency Along With Its Relevance to Christian Education. Al-Qalam, 29(1), 151. 

https://doi.org/10.31969/alq.v29i1.1200 

Wang, M., Kumar, V., Ruan, X., Saad, M., Garza‐Reyes, J. A., & Kumar, A. (2021). 

Sustainability Concerns on Consumers’ Attitude Towards Short Food Supply Chains: 

An Empirical Investigation. Operations Management Research, 15(1–2), 76–92. 

https://doi.org/10.1007/s12063-021-00188-x 

Waters, H. A. (2022). Building Merit: The Moral Economy of the Illegal Wildlife Trade in 
Rural, Post-Socialist Eastern Mongolia. Comparative Studies in Society and History, 
64(2), 422–445. https://doi.org/10.1017/s0010417522000081 

 


