
Empiricism Journal 
https://journal-center.litpam.com/index.php/empiricism 
email: empiric.journal@gmail.com  

Vol. 6, No 4, Dec. 2025 
e-ISSN: 2745-7613 

pp. 2063-2072 

 

 Received: Desember 2025 Revised: desember 2025 Published: Desember 2025 2063 

 

Romantisme, Ideologi, dan Perkawinan dalam Organisasi IMM Nusa 
Tenggara  

 
Fikran*, Syukri 

12Program Studi Hukum Keluarga Islam, Univeristas Islam Negeri (UIN) Mataram,  
Jalan Gajah Mada No. 100, Jempong Baru, Kota Mataram, Prov. Nusa Tenggara Barat 

Email Korespondensi: 240402023.mhs@uinmataram.ac.id 

Artikel ini mengkaji praktik romantisme dan pernikahan dalam lingkungan Ikatan Mahasiswa Muhammadiyah 
(IMM) NTB sebagai fenomena sosial yang sarat nilai ideologis. Melalui pendekatan deskriptif-kualitatif, untuk 
menjawab pertanyaan penelitian Pertama, bagaimana Ideologi antara kader IMM Nusa Tenggara barat 
membentuk relasi romantasisme, Kedua bagaimana tantangan hubungan romantisisme sama kader IMM di 
Nusa Tenggara Barat. Tulisan ini mengeksplorasi bagaimana relasi antar anggota, khususnya antara immawan 
dan immawati, dipandu oleh semangat dakwah, ideologi Islam berkemajuan, serta komitmen terhadap nilai-nilai 
keorganisasian Muhammadiyah. Romantisme dalam IMM NTB tidak dilihat sebagai relasi emosional bebas, 
melainkan sebagai alat untuk memperkuat solidaritas gerakan dan proses kaderisasi. Pernikahan diposisikan 
sebagai puncak kematangan ideologis, simbol regenerasi nilai, dan perwujudan dakwah dalam ruang domestik. 
Namun, dinamika ini juga menghadapi tantangan seperti benturan antara idealisme dan realita sosial, serta risiko 
eksklusivisme internal. Artikel ini menunjukkan bahwa relasi personal dalam IMM NTB merupakan refleksi dari 
dialektika antara ideologi, budaya, dan pengalaman individu, serta menjadi medan penting pembentukan 
identitas kader sebagai agen perubahan sosial. 

Kata Kunci: IMM, Dakwah, Ideologi, Kaderisasi, Pernikahan, Romantisme. 

Romanticism, Ideology, and Marriage within the IMM Organization 
of West Nusa Tenggara 

Abstract 
 
This article examines the practices of romantic relationships and marriage within the Ikatan Mahasiswa 
Muhammadiyah (IMM) of West Nusa Tenggara (NTB) as a social phenomenon imbued with ideological values. 
Using a descriptive qualitative approach, this study seeks to address two main research questions: first, how the 
ideology embraced by IMM cadres in West Nusa Tenggara shapes romantic relationships; and second, what 
challenges are encountered in romantic relationships among IMM cadres in the region. The article explores how 
interpersonal relations among members particularly between immawan and immawati are guided by the spirit of 
dakwah, the ideology of Progressive Islam (Islam Berkemajuan), and a commitment to Muhammadiyah’s 
organizational values. Romantic relationships within IMM NTB are not perceived as free or purely emotional 
engagements but rather as instruments for strengthening movement solidarity and the cadre formation process. 
Marriage is positioned as the culmination of ideological maturity, a symbol of value regeneration, and the 
manifestation of dakwah within the domestic sphere. However, these dynamics also face challenges, including 
tensions between ideological idealism and social realities, as well as the risk of internal exclusivism. This article 
demonstrates that personal relationships within IMM NTB reflect a dialectical interaction between ideology, 
organizational culture, and individual experience, and constitute an important arena for shaping cadres’ identities 
as agents of social change. 
 
Keywords: IMM, dakwah, ideology, cadre formation, marriage, romanticism 
 
How to Cite: Fikran, F. ., & Syukri, S. (2025). Romanticism, Ideology, and Marriage within the IMM Organization 
of West Nusa Tenggara. Empiricism Journal, 6(4), 2063-2072. https://doi.org/10.36312/26nvew87 

 

 . https://doi.org/10.36312/26nvew87 

 

Copyright© 20xx, Fikran & Syukri 
This is an open-access article under the CC-BY-SA License. 

 

PENDAHULUAN 
Ikatan Mahasiswa Muhammadiyah (IMM) berperan bukan hanya sebagai organisasi 

kaderisasi intelektual dan keagamaan, melainkan juga sebagai ruang sosial tempat nilai-nilai 
kultural dibangun dan dikembangkan. Dalam lingkungan IMM NTB, kader tidak hanya 
dibentuk sebagai pemikir dan aktivis, tetapi juga sebagai individu yang menginternalisasi 
nilai-nilai tertentu dalam kehidupan pribadinya, termasuk dalam aspek romantisme dan 
pernikahan. Nilai-nilai ini berakar pada visi IMM sebagai gerakan dakwah, sosial, dan 

https://journal-center.litpam.com/index.php/empiricism
mailto:empiric.journal@gmail.com
https://doi.org/10.36312/26nvew87
https://doi.org/10.36312/26nvew87
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Fikran & Syukri Penerapan Tegnologi Video Assistant ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 3, September 2025 2064 

 

intelektual berlandaskan prinsip Islam berkemajuan (Faizah, 2020).  Di antara budaya 
internal IMM NTB, dikenal slogan tidak resmi "Cintailah Immawatimu, Sempurnalah 
Immawanmu". Ungkapan ini bukan sekadar candaan, melainkan mencerminkan pandangan 
serius tentang pentingnya relasi antaranggota yang sejalan dengan nilai-nilai ideologis 
organisasi. Slogan ini mengekspresikan semangat romantisme yang diarahkan dalam 
kerangka keagamaan, sekaligus menekankan pentingnya keselarasan dalam iman, 
pemikiran, dan perjuangan hidup (Rahman, 2020).  

Romantisme yang berkembang dalam IMM NTB tidak dipahami sebagai hubungan 
bebas sebagaimana tren budaya populer, melainkan sebagai relasi yang terikat dalam 
semangat perjuangan bersama. Cinta di lingkungan IMM NTB dipandang sebagai media 
untuk memperkuat gerakan dakwah dan memperkokoh cita-cita perjuangan. Oleh karena 
itu, pemilihan pasangan seringkali menjadi keputusan yang berbasis pada kesamaan 
ideologi dan komitmen perjuangan (Hidayatullah, 2020). Dalam kenyataannya, pandangan 
tentang romantisme ini sering kali mendorong para kader untuk menikah di usia muda 
dibandingkan mahasiswa pada umumnya. Pernikahan dipandang sebagai penyempurna 
misi hidup kader dan dianggap sebagai bentuk penyempurnaan iman sebagaimana ajaran 
Islam. Pola ini berkontribusi dalam membangun kader IMM NTB yang tidak hanya matang 
secara intelektual, tetapi juga stabil secara emosional dan social (Hasan, 2020). Meski 
begitu, romantisme dan pernikahan di lingkungan IMM NTB tidak terlepas dari berbagai 
tantangan. Tuntutan sosial internal, nilai-nilai normatif organisasi, serta idealisme pribadi 
kadangkala menimbulkan konflik batin. Tidak semua hubungan berakhir di pelaminan, sebab 
perbedaan komitmen dakwah, visi hidup, atau ketidakselarasan nilai seringkali menjadi 
faktor kegagalan hubungan.(Nurul, 2020). Kajian mengenai relasi romantisme dan 
pernikahan di organisasi keagamaan seperti IMM NTB menjadi penting untuk memahami 
bagaimana ideologi dan identitas kader dibentuk melalui hubungan personal. Beberapa 
penelitian menegaskan bahwa organisasi keagamaan memainkan peran dalam 
mempengaruhi pilihan pasangan, nilai keluarga, dan gaya hidup anggotanya (Marlina, 
2019).  

Fenomena ini nyata terlihat di IMM NTB, dengan adanya kecenderungan untuk 
memilih pasangan dari lingkungan internal organisasi. Selain menjadi ekspresi ideologi, 
praktik romantisme dan pernikahan dalam IMM NTB juga mencerminkan respons terhadap 
modernitas. IMM berupaya menggabungkan nilai tradisional Islam dengan tuntutan modern 
seperti kesetaraan gender, komunikasi yang egaliter, serta penghargaan terhadap hak 
individu dalam hubungan. Meski tidak selalu berjalan mulus, proses ini membuka ruang bagi 
kader untuk merumuskan identitas diri mereka di tengah perubahan zaman (Andini, 2021). 
Oleh karena itu, artikel ini bertujuan untuk mengkaji bagaimana romantisme dan pernikahan 
dipraktikkan dalam komunitas IMM NTB, bukan hanya sebagai urusan pribadi, tetapi 
sebagai bagian dari dialektika antara ideologi organisasi, realitas sosial, dan pengalaman 
individu. Relasi cinta dan keluarga di IMM bukan sekadar persoalan emosional, melainkan 
bagian integral dari pembentukan karakter kader sebagai agen perubahan (Aziz, 2021).  

Dalam kajian ini, penulis menempatkan diri sebagai pengamat sekaligus partisipan 
dalam dinamika internal IMM NTB. Posisi ini memungkinkan pemahaman kontekstual yang 
lebih mendalam terhadap simbolisme, wacana, serta praktik romantisme dan pernikahan 
yang berkembang dalam organisasi. Berbeda dari kajian-kajian sebelumnya yang 
cenderung menyoroti aspek kaderisasi dan ideologi secara umum, tulisan ini secara spesifik 
menggali bagaimana relasi personal antara immawan dan immawati turut berperan sebagai 
medium dakwah, mekanisme kaderisasi ideologis, serta ruang negosiasi nilai-nilai 
modernitas dan Islam berkemajuan. Pendekatan ini sekaligus membuka kemungkinan 
refleksi kritis terhadap eksklusivitas internal organisasi dan tantangan relasi sosial kader 
dalam konteks yang lebih luas, sehingga dalam penelitian ini penulis memfokuskan pada 
dua pertanyaan penelitian; Pertama, bagaimana Ideologi antara kader IMM Nusa Tenggara 
barat membentuk relasi romantasisme, Kedua bagaimana tantangan hubungan 
romantisisme sama kader IMM di Nusa Tenggara Barat.  

METODE 
Penelitian ini menggunakan pendekatan deskriptif-kualitatif dengan metode studi 

kasus. Sumber data primer diperoleh melalui observasi dan wawancara mendalam dengan 



Fikran & Syukri Penerapan Tegnologi Video Assistant ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 3, September 2025 2065 

 

kader IMM NTB, baik immawan maupun immawati, yang memiliki pengalaman romantisme 

dan pernikahan di lingkungan organisasi. Sumber data sekunder berupa dokumentasi 

internal IMM dan referensi keilmuan yang relevan. Teknik pengumpulan data meliputi 

wawancara semi-terstruktur, observasi partisipatif, serta telaah dokumen. Keabsahan data 

diuji melalui triangulasi sumber dan metode. Data yang diperoleh dianalisis secara tematik 

untuk menggambarkan pola dan dinamika relasi romantisme dan pernikahan dalam konteks 

ideologis IMM. 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

 Romantisme dalam Ikatan Mahasiswa Muhammadiyah (IMM) tidak hadir sebagai 

relasi bebas tanpa arah, melainkan dikemas dalam balutan nilai keislaman, kesantunan, dan 

komitmen ideologi Muhammadiyah. Hubungan antara immawan dan immawati dibangun 

atas dasar kesamaan visi dakwah dan perjuangan, bukan sekadar ketertarikan emosional 

biasa. Dalam konteks ini, romantisme menjadi alat penyemangat kolektif, yang bukan hanya 

sekadar perasaan pribadi, melainkan bagian integral dari proyek membangun generasi 

penerus persyarikatan Muhammadiyah (Arifin, 1997). Relasi romantik yang terjalin di 

lingkungan IMM NTB dibingkai dengan nilai keadaban Islami yang ketat. Kedekatan 

emosional antara immawan dan immawati diarahkan pada aktivitas-aktivitas produktif 

seperti kolaborasi dakwah, kajian intelektual, dan gerakan sosial. Nilai ini mengacu pada 

prinsip amar ma'ruf nahi munkar yang tidak hanya diimplementasikan dalam kegiatan sosial, 

tetapi juga dalam membangun relasi pribadi (A. Abdullah, 1996). Kesadaran ini membuat 

hubungan mereka tetap berada dalam koridor syar'i dan norma organisasi. Dalam IMM, 

romantisme dipahami sebagai bentuk energi tambahan untuk memperkuat motivasi dalam 

berjuang, bukan sebagai gangguan dalam gerakan.  

Hubungan emosional antara anggota IMM seringkali memperdalam komitmen 

mereka terhadap nilai-nilai keislaman dan ideologi Muhammadiyah, karena merasa memiliki 

teman seperjuangan yang berbagi visi dan cita-cita (Mulkhan, 2000). Ini memperlihatkan 

bagaimana IMM NTB mampu membangun relasi personal yang tetap sinkron dengan arah 

gerakan organisasi. Penting dicatat bahwa romantisme di IMM NTB bukan hanya tentang 

kedekatan dua individu, melainkan juga tentang membangun kolektivitas emosi dalam 

komunitas dakwah. Dalam tradisi Muhammadiyah, romantisme kolektif ini memperkuat rasa 

solidaritas, memperdalam ukhuwah Islamiyah, dan menggerakkan energi sosial untuk 

perubahan (Nashir, 2010). Hubungan personal ini, ketika disalurkan secara benar, menjadi 

modal sosial yang memperkaya jaringan perjuangan IMM di berbagai sektor. Sejalan 

dengan prinsip tajdid (pembaruan) dalam Muhammadiyah, relasi emosional ini juga 

diarahkan untuk memotivasi pembaruan cara berpikir dan beraktivitas dakwah(Burhani, 

2016). Immawan dan immawati dituntut untuk mampu menempatkan perasaan sebagai 

bagian dari tugas suci mereka dalam mencerdaskan umat, bukan sekadar pemenuhan 

kebutuhan emosional pribadi. Dengan begitu, IMM NTB menjaga agar setiap dinamika 

hubungan internalnya tetap dalam rel yang produktif dan bermakna bagi gerakan. Dengan 

pengelolaan romantisme yang terarah, IMM NTB membuktikan bahwa ikatan emosional 

dapat menjadi kekuatan strategis dalam membangun generasi dakwah yang militan, 

visioner, dan beradab (Syamsuddin, 1999). Pengalaman-pengalaman personal antar 

anggota justru menjadi kekayaan budaya organisasi, mempererat ikatan solidaritas, dan 

memperkuat komitmen terhadap visi besar Muhammadiyah dalam membangun masyarakat 

Islam yang sebenar-benarnya. 

 

Ideologi Cinta: Dakwah sebagai Basis Relasi 
Dalam organisasi seperti Ikatan Mahasiswa Muhammadiyah (IMM), cinta tidak hanya 

dilihat sebagai hubungan emosional antara dua orang, tetapi juga sebagai bagian tak 
terpisahkan dari misi dakwah Islam. Cinta di sini dipahami sebagai ekspresi komitmen 
terhadap nilai-nilai Muhammadiyah, terutama dalam upaya untuk mengembangkan Islam 
yang progresif. Bagi immawan yang mencintai immawati, perasaan itu tidak hanya terbatas 



Fikran & Syukri Penerapan Tegnologi Video Assistant ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 3, September 2025 2066 

 

pada individu tersebut, tetapi juga pada semangat untuk memperkuat visi dakwah bersama. 
Dengan demikian, hubungan antara immawan dan immawati IMM NTB seharusnya 
mencerminkan penguatan misi dakwah ini (M. Sulaiman, 2020) Relasi yang ideal antara 
immawan dan immawati NTB dalam perspektif IMM menekankan nilai-nilai kolektif, di mana 
keduanya tidak hanya bertanggung jawab untuk memperkuat hubungan pribadi, tetapi juga 
untuk kemajuan dakwah secara keseluruhan. Keluarga yang dibangun dalam kerangka 
dakwah diharapkan dapat menjadi medium untuk melanjutkan cita-cita besar 
Muhammadiyah, dengan memprioritaskan prinsip-prinsip Islam yang berkemajuan, yakni 
Islam yang berkontribusi positif pada perubahan sosial dan kesejahteraan umat. Dalam 
konteks ini, hubungan pasangan dilihat bukan hanya sebagai penyatuan dua individu, tetapi 
sebagai penyatuan visi untuk menciptakan perubahan yang lebih besar di masyarakat 
(Rahman, 2020). 

Selain itu, dalam hubungan antara immawan dan immawati IMM NTB, cinta 
berfungsi sebagai alat untuk memperkuat orientasi kolektif. Keduanya diharapkan untuk 
saling mendukung dalam peran dakwah mereka, baik di lingkungan kampus maupun dalam 
masyarakat lebih luas. Peran ini meliputi penguatan aktivitas dakwah, pengembangan diri, 
dan kontribusi kepada masyarakat, yang semua itu berfokus pada kemajuan umat Islam. 
Dengan demikian, hubungan antara immawan dan immawati IMM NTB menjadi lebih dari 
sekedar hubungan pribadi; ia menjadi kekuatan sosial yang mendorong perubahan dan 
kemajuan dalam skala yang lebih luas. Oleh karena itu, ideologi cinta dalam IMM NTB 
menempatkan hubungan pribadi dalam kerangka dakwah sebagai elemen yang saling 
memperkuat. Cinta bukan hanya sekedar hubungan emosional atau keinginan untuk berbagi 
kebahagiaan, melainkan juga bagian dari upaya kolektif untuk memajukan Islam dan 
membawa perubahan sosial yang lebih baik. Dalam hal ini, setiap pasangan dalam IMM 
diharapkan dapat merealisasikan nilai-nilai dakwah tersebut dalam kehidupan rumah tangga 
mereka, yang akhirnya akan memperkuat gerakan dakwah yang lebih luas yang diusung 
oleh Muhammadiyah. Pada akhirnya, relasi dalam IMM NTB menjadi contoh nyata tentang 
bagaimana cinta dapat menjadi dasar dari perubahan sosial yang lebih besar. Dengan 
menjadikan dakwah sebagai inti hubungan pribadi, setiap individu diharapkan dapat 
memberikan kontribusi yang lebih signifikan terhadap masyarakat. Hal ini menunjukkan 
bagaimana IMM NTB memandang cinta tidak hanya sebagai emosi pribadi, tetapi sebagai 
kekuatan sosial yang dapat membawa dampak positif bagi umat Islam dan dunia secara 
keseluruhan (Fathoni, 2018).  

Nikah sebagai Puncak Kematangan Kader 
Pernikahan bagi kader Ikatan Mahasiswa Muhammadiyah (IMM) bukan hanya sekadar 

langkah menuju pembentukan keluarga, tetapi juga dipandang sebagai simbol kematangan 
emosional, ideologis, dan sosial seorang individu. Dalam konteks IMM NTB, ungkapan 
“menyempurnakan setengah agama” mengandung makna yang lebih dalam, yakni 
pernikahan harus mencerminkan nilai-nilai Islam yang tidak hanya terkait dengan dimensi 
spiritual, tetapi juga nilai-nilai sosial dan kemajuan yang sejalan dengan perjuangan 
Muhammadiyah. Oleh karena itu, pernikahan menjadi bagian penting dari perjalanan 
seorang kader dalam memperjuangkan idealisme yang lebih luas, termasuk dalam aspek 
keluarga dan masyarakat. Hal ini menunjukkan bahwa pernikahan bukan hanya soal 
memenuhi kebutuhan pribadi, tetapi juga terkait dengan komitmen terhadap perjuangan 
yang lebih besar (Arif, 2019). Bagi kader IMM NTB, pernikahan dianggap sebagai langkah 
lanjutan dari proses pembelajaran yang lebih komprehensif, di mana pasangan diharapkan 
mampu membawa nilai-nilai perjuangan Muhammadiyah dalam kehidupan keluarga mereka. 
Pernikahan dianggap sebagai wadah untuk memperkokoh komitmen ideologis dalam 
membangun keluarga yang tidak hanya islami, tetapi juga progresif, modern, dan 
berkemajuan. Dengan demikian, pernikahan menjadi sarana untuk memperjuangkan 
idealisme yang diusung oleh Muhammadiyah, yakni menciptakan keluarga yang sejalan 
dengan tuntunan agama dan sekaligus berkemajuan dalam konteks sosial dan budaya 
(Sidiq, 2020).  

IMM NTB memandang bahwa pernikahan adalah bentuk komitmen ideologis yang 
mengikat dua individu dalam satu tujuan bersama, yang tidak hanya melibatkan urusan 
pribadi, tetapi juga pengabdian terhadap masyarakat dan organisasi. Para kader diharapkan 



Fikran & Syukri Penerapan Tegnologi Video Assistant ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 3, September 2025 2067 

 

dapat mengelola kehidupan rumah tangga mereka dengan nilai-nilai Islam yang progresif, 
yang mencakup pengelolaan keluarga yang seimbang antara tuntutan agama dan 
perkembangan zaman. Dengan demikian, pernikahan dalam IMM NTB bukan hanya 
sekadar hubungan personal, tetapi juga representasi dari kesetiaan kader dalam 
mengemban misi Muhammadiyah untuk memajukan masyarakat (Dzulfiqar, 2018). Dalam 
perspektif  IMM, pernikahan bukanlah akhir dari sebuah perjalanan, tetapi lebih kepada titik 
awal untuk melanjutkan pengabdian kepada masyarakat dan organisasi. Pasangan yang 
menikah diharapkan dapat berperan lebih aktif dalam menyebarkan nilai-nilai perjuangan 
Muhammadiyah dalam kehidupan sehari-hari mereka, baik di dalam keluarga maupun di 
luar keluarga. Peran ini menunjukkan bahwa pernikahan adalah proses yang 
mengintegrasikan kehidupan pribadi dengan kehidupan sosial yang lebih luas, sejalan 
dengan cita-cita perjuangan Muhammadiyah untuk menciptakan masyarakat yang 
berkemajuan. Dengan demikian, pernikahan bagi kader IMM NTB dianggap sebagai sarana 
untuk memperkuat ikatan ideologis antara individu dengan organisasi. Melalui pernikahan, 
kader IMM NTB tidak hanya membentuk keluarga, tetapi juga menguatkan komitmen 
terhadap misi besar Muhammadiyah. Hal ini mencerminkan bahwa pernikahan dalam IMM 
NTB bukan sekadar soal memenuhi kebutuhan pribadi, tetapi juga merupakan bagian dari 
perjuangan untuk menciptakan masyarakat yang lebih baik dan berkemajuan (Hidayat, 
2017). 

Ruang Sosial: Agenda, Forum, dan Pertemuan 

Forum-forum yang diselenggarakan oleh IMM NTB, seperti Darul Arqam, pengajian, 

dan Rapat Pimpinan, memainkan peran penting dalam membentuk ruang sosial bagi para 

immawan dan immawati untuk berinteraksi dalam kerangka dakwah. Interaksi yang terjalin 

dalam forum-forum tersebut menciptakan kesempatan bagi anggota untuk saling mengenal 

lebih dekat, tidak hanya dalam konteks keagamaan, tetapi juga dalam memahami gagasan 

dan pandangan hidup masing-masing. Dinamika ini menciptakan suasana yang 

mempertemukan berbagai ide serta memfasilitasi saling pemahaman antar individu. Walau 

demikian, seluruh kegiatan dan pendekatan dalam forum tersebut selalu berada dalam 

batasan norma-norma kesantunan Islam yang sangat dijaga (Saefullah, 2020). Di dalam 

ruang sosial ini, tidak hanya gagasan yang dipertemukan, tetapi juga karakter personal 

masing-masing individu. Interaksi yang terjalin di dalam forum-forum tersebut 

memperlihatkan pentingnya saling memahami, baik secara intelektual maupun emosional. 

Setiap pertemuan diharapkan menjadi kesempatan untuk memperkenalkan diri lebih dalam, 

membangun keakraban, dan mempererat solidaritas antar anggota. Solidaritas yang 

terbentuk melalui interaksi ini memberikan dampak positif bagi terciptanya komunitas 

dakwah yang lebih kuat, yang tidak hanya berdasarkan pada prinsip-prinsip agama tetapi 

juga pada hubungan sosial yang lebih personal (Syahputra, 2018).  Namun, interaksi dalam 

forum-forum ini selalu berada dalam kendali norma kesantunan yang diajarkan dalam Islam. 

Setiap anggota diingatkan untuk menjaga etika dan akhlak dalam berkomunikasi, yang 

menjadi fondasi penting dalam setiap pertemuan. Norma kesantunan Islam ini tidak hanya 

dimaksudkan untuk menciptakan suasana yang penuh rasa hormat, tetapi juga untuk 

menjaga agar setiap perbincangan dan diskusi tetap berada dalam koridor yang sesuai 

dengan ajaran agama (Nursyam, 2017). 

Melalui forum-forum ini, para anggota IMM NTB juga memiliki kesempatan untuk 

saling berbagi gagasan dan visi hidup mereka. Gagasan yang muncul dalam forum tersebut 

sering kali membahas berbagai topik mulai dari dakwah, sosial, hingga kehidupan sehari-

hari. Diskusi-diskusi yang berlangsung menjadi kesempatan bagi anggota untuk 

memperluas wawasan dan menyerap berbagai pandangan yang lebih luas. Hal ini 

menunjukkan bahwa ruang sosial IMM NTB tidak hanya berfungsi sebagai tempat untuk 

berinteraksi secara sosial, tetapi juga sebagai ajang pengembangan pemikiran dan 

pemahaman yang lebih mendalam tentang agama dan kehidupan (Fauzi, 2021). Pada 

akhirnya, forum-forum tersebut menjadi fondasi bagi pembentukan karakter dakwah yang 

lebih inklusif dan humanis. Di dalam ruang sosial IMM NTB, anggota tidak hanya 



Fikran & Syukri Penerapan Tegnologi Video Assistant ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 3, September 2025 2068 

 

mengembangkan pemahaman agama, tetapi juga belajar untuk menjadi pribadi yang lebih 

baik dalam berinteraksi dengan sesama. Proses ini membantu membangun suatu komunitas 

yang tidak hanya berfokus pada ajaran agama, tetapi juga pada pengembangan sikap sosial 

dan moral anggota yang lebih sesuai dengan nilai-nilai Islam yang universal (Nasruddin, 

2019). 

Tantangan: Antara Idealita dan Realita 
Tantangan dalam pernikahan antar kader dakwah sering kali muncul karena adanya 
ketegangan antara idealita yang digagas oleh organisasi dan realita dinamika kehidupan 
pribadi. Walaupun banyak kader yang menjalin hubungan dengan harapan akan membina 
rumah tangga yang penuh kesucian dan keberkahan, perbedaan karakter dan latar 
belakang keluarga dapat menjadi faktor penghalang yang signifikan. Seringkali, perbedaan-
perbedaan ini tak terhindarkan dan menciptakan tekanan yang sulit dihadapi, meskipun 
keduanya memiliki visi yang sama dalam dakwah. Tantangan tersebut, pada akhirnya, dapat 
merusak keharmonisan yang seharusnya dibangun oleh kedua belah pihak dalam 
perjalanan hidup mereka (Rahman, 2020). Selain itu, dalam beberapa kasus, hubungan 
antar kader yang berakhir tanpa melangkah ke jenjang pernikahan tidak hanya berdampak 
pada hubungan pribadi tetapi juga dapat menimbulkan friksi internal dalam organisasi 
dakwah itu sendiri. Ketegangan ini seringkali muncul ketika anggota organisasi merasa 
kecewa atau tidak sepenuhnya memahami situasi yang terjadi di luar konteks dakwah. Friksi 
semacam ini dapat mengganggu keharmonisan dalam organisasi dan bahkan 
mempengaruhi semangat dakwah yang seharusnya diutamakan. Oleh karena itu, 
pemahaman yang mendalam tentang keseimbangan antara kehidupan pribadi dan peran 
dalam organisasi menjadi sangat penting (Iqbal, 2014) Akhirnya, tantangan lain yang tak 
kalah penting adalah bagaimana mengelola harapan ideal dengan realita sosial yang ada di 
masyarakat. Organisasi dakwah sering kali mengharapkan kadernya untuk menjaga 
keharmonisan dan keteladanan dalam kehidupan pribadi mereka. Namun, saat muncul 
ketegangan akibat perbedaan tersebut, tak jarang individu merasa tertekan oleh ekspektasi 
yang tinggi. Hal ini menjadi tantangan tersendiri bagi organisasi untuk mencari jalan tengah 
antara idealita dakwah dengan kondisi nyata yang dihadapi oleh setiap individu dalam 
kehidupan sehari-hari (Yusri, 2015). 

Pembentukan relasi dalam Ikatan Mahasiswa Muhammadiyah (IMM) tidak terlepas 
dari konstruksi gender yang berkembang dalam masyarakat. Immawan, sebagai laki-laki, 
diharapkan memiliki peran utama sebagai pemimpin dalam rumah tangga dan organisasi, 
namun dengan pendekatan yang progresif. Sebagai pemimpin, mereka tidak hanya 
bertanggung jawab dalam hal administrasi, tetapi juga dalam menciptakan ruang bagi 
perkembangan anggota lainnya. Sementara itu, immawati, sebagai perempuan, ditempatkan 
dalam posisi setara, bukan hanya sebagai pendamping, tetapi juga sebagai mitra yang aktif 
dalam dakwah dan kegiatan sosial. Relasi antara immawan dan immawati ini 
mengilustrasikan dinamika gender yang lebih egaliter, mengedepankan kerja sama yang 
saling menguatkan dalam menjalankan misi dakwah IMM (R. S. Sugiyanto, 2019) 
Perubahan dalam peran gender ini mencerminkan penafsiran ulang terhadap norma-norma 
gender dalam Islam berkemajuan. Sebelumnya, dalam banyak tradisi Islam, peran 
perempuan seringkali dipandang subordinatif dalam banyak aspek kehidupan sosial dan 
keagamaan. Namun, dalam konteks IMM NTB, peran perempuan tidak hanya terbatas pada 
tugas domestik, melainkan juga sebagai agen perubahan yang aktif dalam membangun 
masyarakat yang lebih baik. Dalam hal ini, konstruksi gender dalam IMM NTB menunjukkan 
adanya kesetaraan yang lebih nyata, dengan tujuan bersama untuk memperjuangkan nilai-
nilai Islam yang progresif (A. A, 2020) Kesetaraan peran antara immawan dan immawati 
tidak hanya terbatas pada relasi dalam dakwah, tetapi juga di ruang sosial dan politik. Kedua 
belah pihak bekerja sama untuk membangun perubahan yang lebih inklusif dan partisipatif, 
dengan tetap mengedepankan prinsip-prinsip Islam yang moderat. Hal ini menciptakan 
dinamika yang lebih fleksibel, di mana perempuan memiliki peran sentral dalam menentukan 
arah gerakan sosial, bukan hanya sebagai pendamping pasif. Dengan demikian, relasi 
antara immawan dan immawati mencerminkan suatu paradigma baru dalam gerakan sosial 
yang berlandaskan pada keadilan dan keseimbangan gender (Z., M., 2018). 
 



Fikran & Syukri Penerapan Tegnologi Video Assistant ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 3, September 2025 2069 

 

Perkawinan Kader: Simbol Regenerasi Ideologis 
Perkawinan antara immawan dan immawati dalam konteks organisasi Ikatan 

Mahasiswa Muhammadiyah (IMM NTB) lebih dari sekadar penyatuan dua individu, tetapi 
juga merupakan sebuah simbol regenerasi ideologi. Melalui perkawinan ini, diharapkan 
anak-anak yang lahir dari pasangan tersebut akan meneruskan semangat perjuangan IMM 
NTB, yang berfokus pada dakwah Islam modernis. Hal ini menciptakan sebuah siklus yang 
terus berlanjut, di mana setiap generasi kader IMM NTB dapat menumbuhkan rasa 
tanggung jawab terhadap visi dan misi organisasi. Selain itu, pasangan kader IMM NTB 
menjadi unit keluarga yang tidak hanya bertanggung jawab dalam membangun rumah 
tangga, tetapi juga berperan penting dalam menjaga dan mengembangkan komunitas 
Muslim yang berkemajuan (Madjid, 2004) Dengan demikian, pernikahan di kalangan kader 
IMM NTB bukan hanya tentang hubungan pribadi antara suami dan istri, tetapi juga bagian 
integral dari usaha organisasi untuk membentuk generasi penerus yang berkomitmen pada 
nilai-nilai Islam modernis dan terus melanjutkan dakwah tersebut. Regenerasi ideologi 
dalam konteks ini berperan sebagai aspek fundamental dalam memelihara keberlanjutan 
organisasi IMM NTB yang berbasis pada prinsip-prinsip Islam yang progresif. Oleh karena 
itu, keluarga kader IMM NTB dapat dianggap sebagai titik awal pembentukan komunitas 
Muslim yang berkemajuan, yang tidak hanya tumbuh dalam lingkungan sosial, tetapi juga 
dalam tradisi pemikiran yang lebih luas (Azra, 2002).  

Gerakan Ikatan Mahasiswa Muhammadiyah (IMM) tidak hanya melahirkan individu-
individu dengan komitmen tinggi terhadap dakwah, tetapi juga pasangan-pasangan yang 
menjadi tokoh penting dalam organisasi Muhammadiyah dan kontribusi sosial yang lebih 
luas. Pasangan-pasangan IMM NTB ini telah menunjukkan bahwa cinta, jika dilandasi 
dengan semangat dakwah, bisa menjadi energi positif yang membangun harmoni dalam 
kehidupan bersama. Sinergi yang tercipta antara pasangan-pasangan ini tidak hanya 
terwujud dalam hubungan pribadi mereka, tetapi juga dalam kontribusi mereka kepada 
masyarakat dan organisasi, menjadikan mereka contoh nyata tentang bagaimana 
menggabungkan ideologi dan kehidupan rumah tangga secara produktif dan penuh makna 
(Rahman, 2018). Sebagai simbol dari kekuatan dakwah yang berpadu dengan kehidupan 
pribadi, pasangan-pasangan IMM NTB ini menunjukkan bahwa romantisme ideologis dapat 
menjadi landasan bagi pencapaian tujuan sosial yang lebih besar. Mereka memperlihatkan 
bahwa dalam setiap hubungan dapat tercipta kontribusi yang lebih luas bagi masyarakat 
melalui kerja-kerja dakwah, sosial, dan pendidikan. Keberhasilan mereka dalam 
mewujudkan kehidupan yang harmonis tidak hanya dilihat dari sisi pribadi, tetapi juga dalam 
kerangka memperkuat dan memperluas gerakan Muhammadiyah sebagai organisasi sosial 
keagamaan yang berperan penting dalam masyarakat Indonesia (Kamil, 2020). 

Nilai Kesetiaan dan Komitmen 
Slogan "Cintailah Immawatimu, Sempurnalah Immawanmu" mengandung pesan 

mendalam mengenai nilai kesetiaan dan komitmen dalam menjalankan visi besar 
organisasi. Dalam konteks ini, cinta yang dimaksud bukanlah perasaan yang datang dan 
pergi, melainkan sebuah bentuk pengabdian yang terus-menerus kepada tujuan yang lebih 
tinggi. Cinta tersebut harus diwujudkan dalam bentuk keteguhan dan dedikasi terhadap 
dakwah Islam serta pembaruan sosial yang menjadi misi utama IMM. Setiap anggota IMM 
NTB diharapkan dapat menunjukkan komitmen yang kuat terhadap cita-cita bersama, tanpa 
mengutamakan kepentingan pribadi atau individu. Oleh karena itu, kesetiaan dan komitmen 
ini menjadi landasan utama dalam mengembangkan organisasi, dengan tujuan untuk 
mencapai perubahan yang lebih baik dalam masyarakat dan dunia Islam (Shihab, 2001).  
Pengabdian yang dimaksudkan dalam organisasi seperti IMM NTB berfokus pada prinsip 
kesetiaan dan komitmen terhadap cita-cita yang lebih luas. Hal ini mengajarkan kepada 
anggota bahwa rasa cinta harus bersifat produktif dan terarah pada pencapaian tujuan 
kolektif, seperti dakwah Islam dan upaya pembaruan sosial. Komitmen terhadap visi besar 
ini tidak hanya sekadar janji lisan, tetapi diwujudkan dalam tindakan nyata yang 
berkelanjutan. Oleh karena itu, nilai kesetiaan dan komitmen ini menjadi vital dalam 
membentuk karakter anggota yang berintegritas dan berorientasi pada perubahan positif 
bagi umat (Ali, 1997) 



Fikran & Syukri Penerapan Tegnologi Video Assistant ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 3, September 2025 2070 

 

Romantisme dalam Ikatan Mahasiswa Muhammadiyah (IMM) memiliki peran penting 
sebagai energi dalam proses kaderisasi. Dalam konteks ini, hubungan romantis antara 
sesama kader dianggap sebagai faktor penguat motivasi, yang diharapkan dapat 
memberikan ketahanan terhadap godaan duniawi serta mendalamkan komitmen terhadap 
perjuangan. Pasangan yang sama-sama memiliki visi perjuangan akan saling mendukung, 
memperkuat ikatan emosional, dan semakin mengukuhkan keberlanjutan gerakan sosial 
berbasis keluarga. Oleh karena itu, cinta dan perjuangan dalam IMM NTB tidak terpisahkan; 
keduanya saling mendukung dan memperkaya tujuan kolektif organisasi (A. S. Abdullah, 
n.d.) Melalui paradigma ini, IMM NTB menganggap bahwa relasi romantis antara kader 
bukan sekadar hubungan pribadi, tetapi juga bagian dari strategi besar dalam memperkokoh 
gerakan dakwah dan sosial. Cinta, dalam kerangka ini, dianggap sebagai modal yang 
menguatkan ketahanan mental kader untuk tetap fokus pada tujuan bersama, serta sebagai 
sarana yang mempererat solidaritas di antara mereka. Oleh karena itu, di IMM NTB, cinta 
bukan hanya sebuah perasaan, melainkan juga bagian dari ikhtiar membangun kekuatan 
sosial dan moral dalam kaderisasi yang berkelanjutan (M. Rizal, 2019).  

Kritik Internal: Risiko Eksklusivisme 
Beberapa pihak mengemukakan kritik terhadap dominasi pasangan sesama anggota 

Ikatan Mahasiswa Muhammadiyah (IMM), yang berpotensi menciptakan eksklusivitas dalam 
struktur organisasi tersebut. Hal ini dapat menutup kemungkinan untuk memperluas jaringan 
sosial kader IMM NTB, karena jika hubungan di dalam organisasi hanya terbatas pada 
anggota yang berada dalam satu komunitas, maka interaksi dengan kelompok lain akan 
terbatas. Dalam situasi ini, potensi untuk melakukan dakwah yang lebih luas menjadi 
terhambat, karena pendekatan yang terlalu internal justru dapat mempersempit ruang gerak 
organisasi. Kritikus berpendapat bahwa gerakan dakwah perlu dilakukan dengan membuka 
diri terhadap jaringan yang lebih luas agar tujuan organisasi dapat tercapai secara lebih 
efektif (Basyir, 2019). Eksklusivitas semacam ini juga memunculkan kekhawatiran mengenai 
elitisasi internal. Ketika hubungan antar anggota IMM NTB terlalu terfokus pada lingkungan 
internal, ada potensi terjadinya pemisahan antara kelompok kader dengan masyarakat di 
luar organisasi. Fenomena ini dapat memperlemah solidaritas sosial yang seharusnya 
menjadi bagian dari dakwah sosial yang inklusif. Sebagai konsekuensinya, IMM NTB bisa 
kehilangan relevansi dengan masyarakat luas karena kurangnya keterlibatan dalam konteks 
sosial yang lebih besar. Para pengkritik menekankan pentingnya menjaga keseimbangan 
antara keterikatan pada jaringan internal dengan keterbukaan terhadap jaringan eksternal 
demi keberlanjutan dakwah yang lebih luas dan lebih berdampak (A. Sulaiman, 2018).  

Relasi antara immawan-immawati dalam organisasi Ikatan Mahasiswa 
Muhammadiyah (IMM) menggambarkan adanya refleksi kultural yang lebih luas, yaitu 
bagaimana organisasi ini menjadi ruang bagi anggota untuk memperkenalkan dan 
memperkuat nilai-nilai sosial dan budaya yang berkaitan dengan hubungan antar individu. 
Dalam konteks ini, IMM NTB tidak hanya berfungsi sebagai tempat untuk mempelajari 
agama dan intelektualisme, melainkan juga sebagai arena untuk mengeksplorasi berbagai 
dinamika sosial, termasuk hubungan interpersonal yang berkaitan dengan konsep cinta dan 
relasi sosial yang dapat memengaruhi pandangan terhadap perkawinan. Dalam interaksi ini, 
nilai-nilai tradisional maupun modern seringkali berinteraksi, membentuk pemahaman baru 
yang dapat diadopsi oleh anggota IMM NTB dalam kehidupan mereka. Oleh karena itu, IMM  
NTB berperan sebagai sarana untuk mereproduksi dan memperkenalkan ide-ide tentang 
relasi sosial yang lebih inklusif, serta memberikan ruang bagi terbentuknya norma-norma 
baru terkait perkawinan (A. Abdullah, 2009). Sebagai sebuah organisasi yang 
menggabungkan unsur agama dan sosial, IMM NTB juga berfungsi sebagai tempat 
pengembangan budaya baru yang mengatur relasi sosial di kalangan anggotanya. 
Organisasi ini memberikan pandangan yang lebih luas tentang bagaimana konsep 
perkawinan dipahami, tidak hanya dari perspektif agama, tetapi juga dari perspektif sosial 
dan budaya yang lebih dinamis. Oleh karena itu, IMM NTB dapat dipandang sebagai entitas 
yang mendorong anggota untuk mempertimbangkan kembali norma-norma budaya yang 
ada, serta membuka ruang bagi pemikiran kritis tentang bagaimana relasi cinta dan 
perkawinan seharusnya diorganisir dalam masyarakat. Dalam hal ini, IMM NTB berperan 
dalam menciptakan lingkungan yang memungkinkan terbentuknya pola hubungan sosial 



Fikran & Syukri Penerapan Tegnologi Video Assistant ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 3, September 2025 2071 

 

yang lebih progresif, sekaligus memberikan kontribusi terhadap perubahan sosial yang ada 
di masyarakat (Wahid, 2000). 

 
 

KESIMPULAN  
Romantisme dan pernikahan di IMM NTB bukan hanya urusan pribadi, tetapi bagian 

dari dakwah dan kaderisasi. Hubungan immawan dan immawati dibangun atas dasar 
ideologi Islam berkemajuan dan komitmen organisasi. Cinta diposisikan sebagai kekuatan 
untuk memperkuat solidaritas, mempercepat kematangan kader, serta regenerasi nilai-nilai 
perjuangan. Meski menghadapi tantangan antara idealisme dan realita, relasi ini tetap 
menjadi bagian penting dalam membentuk identitas kader sebagai agen perubahan sosial. 

DAFTAR PUSTAKA 
 A. A, B. (2020). Islam dan Kesetaraan Gender: Reinterpretasi dalam Kehidupan Sosial. 

Prenanda media. 
Abdullah, A. (1996). Studi Agama: Normativitas atau Historisitas? Pustaka Pelajar. 
Abdullah, A. (2009). Membangun Pemikiran Islam: Refleksi Kultural dalam Gerakan 

Mahasiswa. UGM Press. 
Abdullah, A. S. (n.d.). Cinta dan Perjuangan dalam Gerakan Sosial. Pustaka Pelajar. 
Ali, M. A. (1997). Islam dan Pembaruan Sosial. Pustaka Pelajar. 
Andini, R. (2021). Adaptasi Nilai Islam terhadap Modernitas dalam Gerakan Mahasiswa 

Islam. Jurnal Pemikiran Islam Dan Filsafat, 11(2), 195–210. 
Arif, M. (2019). Kaderisasi dalam Muhammadiyah: Konsep, Metode, dan Tantangan. UGM 

Press. 
Arifin, S. (1997). Ideologi dan Gerakan Mahasiswa Islam. Tiara Wacana. 
Aziz, M. (2021). Organisasi Mahasiswa Islam dan Negosiasi Identitas di Era Modern. Jurnal 

Sosial Humaniora, 13(1), 100–117. 
Azra, A. (2002). Islam Modern: Doktrin dan Gerakan. Wacana Ilmu. 
Basyir, A. (2019). Organisasi Mahasiswa dan Tantangan Sosial: Perspektif Gerakan 

Dakwah. Pustaka Pelajar. 
Burhani, A. N. (2016). Islam Dinamis: Meneguhkan Peran Muhammadiyah dalam 

Pembangunan Bangsa. Suara Muhammadiyah. 
Dzulfiqar, S. (2018). Pendidikan Islam dalam Perspektif Muhammadiyah. Rosda. 
Faizah, N. (2020). Kaderisasi IMM Sebagai Media Dakwah Intelektual di Era Milenial. Jurnal 

Dakwah Dan Komunikasi Islam, 5(2), 155–170. 
Fathoni, M. (2018). Konsep Dakwah dalam Perspektif Islam Berkemajuan. Jurnal Dakwah, 

15(3), 78–92. 
Hasan, M. (2020). Pernikahan dan Identitas Ideologis di Kalangan Mahasiswa Muslim. 

Journal of Islamic Studies and Humanities, 5(1), 67–82. 
Hidayat, A. (2017). Pernikahan dalam Islam: Studi Keluarga Muhammadiyah. Raja Grafindo 

Persada. 
Hidayatullah, F. (2020). Dinamika Romantisme Mahasiswa dalam Organisasi Keagamaan. 

Al-Ulum, 20(1), 135–150. 
Iqbal, A. (2014). Kader Dakwah dan Tantangan Sosial: Studi Kasus di Masyarakat 

Perkotaan. Rosda. 
Kamil, H. (2020). Muhammadiyah dalam Dinamika Sosial dan Politik. Mizan. 
M. Rizal. (2019). Romantisme dalam Pergerakan Mahasiswa: Studi Kasus IMM. Refika 

Aditama. 
Madjid, N. (2004). Islam, Kemodernan, dan Keindonesiaan. Paramadina. 
Marlina, S. (2019). Organisasi Keagamaan dan Pembentukan Preferensi Sosial 

Anggotanya. Jurnal Komunikasi Dan Dakwah, 4(1), 45–60. 
Mulkhan, A. M. (2000). Dakwah Kultural Muhammadiyah. LKiS. 
Nashir, H. (2010). Gerakan Muhammadiyah: Purifikasi dan Dinamika. Suara 

Muhammadiyah. 
Nurul, Z. (2020). Relasi Sosial dalam Organisasi Keagamaan Mahasiswa. Jurnal Sosiologi 

Reflektif, 14(2), 223–241. 



Fikran & Syukri Penerapan Tegnologi Video Assistant ……… 

 

 Empiricism Journal, Vol 6, No 3, September 2025 2072 

 

R. S. Sugiyanto. (2019). Gender dan Pembangunan dalam Perspektif Islam. Pustaka 
Pelajar. 

Rahman, A. (2018). Dakwah dan Perubahan Sosial di Muhammadiyah,. Pustaka Pelajar. 
Rahman, A. (2020). Internalisasi Nilai-nilai Dakwah dalam Organisasi Mahasiswa Islam. 

Jurnal Sosial Dan Budaya Syar-I, 7(3), 289–301. 
Shihab, M. Q. (2001). Filsafat Dakwah Islam. Pustaka Pelajar. 
Sidiq, A. (2020). Islam Progresif dan Gerakan Sosial Muhammadiyah. Jurnal Studi Islam 

Dan Sosial, 12(3), 80. 
Sulaiman, A. (2018). Pola Jaringan Sosial dalam Organisasi Mahasiswa Muhammadiyah. 

Remaja Rosdakarya. 
Sulaiman, M. (2020). Dakwah dan Peran Keluarga dalam Gerakan Muhammadiyah. Jurnal 

Studi Islam, 11(2), 110–125. 
Syamsuddin, D. (1999). Membangun Paradigma Islam: Studi Islam Interdisipliner. 

Paramadina. 
Wahid, A. (2000). Tradisi Pesantren dan Modernitas. Paramadina. 
Yusri, H. (2015). Konflik dan Solusi dalam Organisasi Dakwah: Perspektif SosiologiNo Title. 

Pustaka Pelajar. 
Z., M., A. W. (2018). Membangun Keadilan Sosial dalam Islam. Mizan. 

 


