Empiricism Journal Vol. 6, No 4, Dec. 2025
https://journal-center.litpam.com/index.php/empiricism "e-ISSN: 2745-7613

email: empiric.journal@gmail.com pp. 2063-2072

Romantisme, Ideologi, dan Perkawinan dalam Organisasi IMM Nusa
Tenggara

Fikran®, Syukri
2Program Studi Hukum Keluarga Islam, Univeristas Islam Negeri (UIN) Mataram,

Jalan Gajah Mada No. 100, Jempong Baru, Kota Mataram, Prov. Nusa Tenggara Barat
Email Korespondensi: 240402023.mhs@uinmataram.ac.id

Artikel ini mengkaji praktik romantisme dan pernikahan dalam lingkungan lkatan Mahasiswa Muhammadiyah
(IMM) NTB sebagai fenomena sosial yang sarat nilai ideologis. Melalui pendekatan deskriptif-kualitatif, untuk
menjawab pertanyaan penelitian Pertama, bagaimana lIdeologi antara kader IMM Nusa Tenggara barat
membentuk relasi romantasisme, Kedua bagaimana tantangan hubungan romantisisme sama kader IMM di
Nusa Tenggara Barat. Tulisan ini mengeksplorasi bagaimana relasi antar anggota, khususnya antara immawan
dan immawati, dipandu oleh semangat dakwah, ideologi Islam berkemajuan, serta komitmen terhadap nilai-nilai
keorganisasian Muhammadiyah. Romantisme dalam IMM NTB tidak dilihat sebagai relasi emosional bebas,
melainkan sebagai alat untuk memperkuat solidaritas gerakan dan proses kaderisasi. Pernikahan diposisikan
sebagai puncak kematangan ideologis, simbol regenerasi nilai, dan perwujudan dakwah dalam ruang domestik.
Namun, dinamika ini juga menghadapi tantangan seperti benturan antara idealisme dan realita sosial, serta risiko
eksklusivisme internal. Artikel ini menunjukkan bahwa relasi personal dalam IMM NTB merupakan refleksi dari
dialektika antara ideologi, budaya, dan pengalaman individu, serta menjadi medan penting pembentukan
identitas kader sebagai agen perubahan sosial.

Kata Kunci: IMM, Dakwah, ldeologi, Kaderisasi, Pernikahan, Romantisme.

Romanticism, Ideology, and Marriage within the IMM Organization
of West Nusa Tenggara

Abstract

This article examines the practices of romantic relationships and marriage within the lkatan Mahasiswa
Muhammadiyah (IMM) of West Nusa Tenggara (NTB) as a social phenomenon imbued with ideological values.
Using a descriptive qualitative approach, this study seeks to address two main research questions: first, how the
ideology embraced by IMM cadres in West Nusa Tenggara shapes romantic relationships; and second, what
challenges are encountered in romantic relationships among IMM cadres in the region. The article explores how
interpersonal relations among members particularly between immawan and immawati are guided by the spirit of
dakwah, the ideology of Progressive Islam (Islam Berkemajuan), and a commitment to Muhammadiyah’s
organizational values. Romantic relationships within IMM NTB are not perceived as free or purely emotional
engagements but rather as instruments for strengthening movement solidarity and the cadre formation process.
Marriage is positioned as the culmination of ideological maturity, a symbol of value regeneration, and the
manifestation of dakwah within the domestic sphere. However, these dynamics also face challenges, including
tensions between ideological idealism and social realities, as well as the risk of internal exclusivism. This article
demonstrates that personal relationships within IMM NTB reflect a dialectical interaction between ideology,
organizational culture, and individual experience, and constitute an important arena for shaping cadres’ identities
as agents of social change.

Keywords: IMM, dakwah, ideology, cadre formation, marriage, romanticism

How to Cite: Fikran, F. ., & Syukri, S. (2025). Romanticism, Ideology, and Marriage within the IMM Organization
of West Nusa Tenggara. Empiricism Journal, 6(4), 2063-2072. https://doi.org/10.36312/26nvew87

d . Copyright© 20xx, Fikran & Syukri
. https://doi.org/10.36312/26nvew87 This is an open-access article under the CC-BY-SA License.

PENDAHULUAN

Ikatan Mahasiswa Muhammadiyah (IMM) berperan bukan hanya sebagai organisasi
kaderisasi intelektual dan keagamaan, melainkan juga sebagai ruang sosial tempat nilai-nilai
kultural dibangun dan dikembangkan. Dalam lingkungan IMM NTB, kader tidak hanya
dibentuk sebagai pemikir dan aktivis, tetapi juga sebagai individu yang menginternalisasi
nilai-nilai tertentu dalam kehidupan pribadinya, termasuk dalam aspek romantisme dan
pernikahan. Nilai-nilai ini berakar pada visi IMM sebagai gerakan dakwah, sosial, dan

Received: Desember 2025 Revised: desember 2025 Published: Desember 2025 2063


https://journal-center.litpam.com/index.php/empiricism
mailto:empiric.journal@gmail.com
https://doi.org/10.36312/26nvew87
https://doi.org/10.36312/26nvew87
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Fikran & Syukri Penerapan Tegnologi Video Assistant .........

intelektual berlandaskan prinsip Islam berkemajuan (Faizah, 2020). Di antara budaya
internal IMM NTB, dikenal slogan tidak resmi "Cintailah Immawatimu, Sempurnalah
Immawanmu". Ungkapan ini bukan sekadar candaan, melainkan mencerminkan pandangan
serius tentang pentingnya relasi antaranggota yang sejalan dengan nilai-nilai ideologis
organisasi. Slogan ini mengekspresikan semangat romantisme yang diarahkan dalam
kerangka keagamaan, sekaligus menekankan pentingnya keselarasan dalam iman,
pemikiran, dan perjuangan hidup (Rahman, 2020).

Romantisme yang berkembang dalam IMM NTB tidak dipahami sebagai hubungan
bebas sebagaimana tren budaya populer, melainkan sebagai relasi yang terikat dalam
semangat perjuangan bersama. Cinta di lingkungan IMM NTB dipandang sebagai media
untuk memperkuat gerakan dakwah dan memperkokoh cita-cita perjuangan. Oleh karena
itu, pemilihan pasangan seringkali menjadi keputusan yang berbasis pada kesamaan
ideologi dan komitmen perjuangan (Hidayatullah, 2020). Dalam kenyataannya, pandangan
tentang romantisme ini sering kali mendorong para kader untuk menikah di usia muda
dibandingkan mahasiswa pada umumnya. Pernikahan dipandang sebagai penyempurna
misi hidup kader dan dianggap sebagai bentuk penyempurnaan iman sebagaimana ajaran
Islam. Pola ini berkontribusi dalam membangun kader IMM NTB yang tidak hanya matang
secara intelektual, tetapi juga stabil secara emosional dan social (Hasan, 2020). Meski
begitu, romantisme dan pernikahan di lingkungan IMM NTB tidak terlepas dari berbagai
tantangan. Tuntutan sosial internal, nilai-nilai normatif organisasi, serta idealisme pribadi
kadangkala menimbulkan konflik batin. Tidak semua hubungan berakhir di pelaminan, sebab
perbedaan komitmen dakwah, visi hidup, atau ketidakselarasan nilai seringkali menjadi
faktor kegagalan hubungan.(Nurul, 2020). Kajian mengenai relasi romantisme dan
pernikahan di organisasi keagamaan seperti IMM NTB menjadi penting untuk memahami
bagaimana ideologi dan identitas kader dibentuk melalui hubungan personal. Beberapa
penelitan menegaskan bahwa organisasi keagamaan memainkan peran dalam
mempengaruhi pilihan pasangan, nilai keluarga, dan gaya hidup anggotanya (Marlina,
2019).

Fenomena ini nyata terlihat di IMM NTB, dengan adanya kecenderungan untuk
memilih pasangan dari lingkungan internal organisasi. Selain menjadi ekspresi ideologi,
praktik romantisme dan pernikahan dalam IMM NTB juga mencerminkan respons terhadap
modernitas. IMM berupaya menggabungkan nilai tradisional Islam dengan tuntutan modern
seperti kesetaraan gender, komunikasi yang egaliter, serta penghargaan terhadap hak
individu dalam hubungan. Meski tidak selalu berjalan mulus, proses ini membuka ruang bagi
kader untuk merumuskan identitas diri mereka di tengah perubahan zaman (Andini, 2021).
Oleh karena itu, artikel ini bertujuan untuk mengkaji bagaimana romantisme dan pernikahan
dipraktikkan dalam komunitas IMM NTB, bukan hanya sebagai urusan pribadi, tetapi
sebagai bagian dari dialektika antara ideologi organisasi, realitas sosial, dan pengalaman
individu. Relasi cinta dan keluarga di IMM bukan sekadar persoalan emosional, melainkan
bagian integral dari pembentukan karakter kader sebagai agen perubahan (Aziz, 2021).

Dalam kajian ini, penulis menempatkan diri sebagai pengamat sekaligus partisipan
dalam dinamika internal IMM NTB. Posisi ini memungkinkan pemahaman kontekstual yang
lebih mendalam terhadap simbolisme, wacana, serta praktik romantisme dan pernikahan
yang berkembang dalam organisasi. Berbeda dari kajian-kajian sebelumnya yang
cenderung menyoroti aspek kaderisasi dan ideologi secara umum, tulisan ini secara spesifik
menggali bagaimana relasi personal antara immawan dan immawati turut berperan sebagai
medium dakwah, mekanisme kaderisasi ideologis, serta ruang negosiasi nilai-nilai
modernitas dan Islam berkemajuan. Pendekatan ini sekaligus membuka kemungkinan
refleksi kritis terhadap eksklusivitas internal organisasi dan tantangan relasi sosial kader
dalam konteks yang lebih luas, sehingga dalam penelitian ini penulis memfokuskan pada
dua pertanyaan penelitian; Pertama, bagaimana ldeologi antara kader IMM Nusa Tenggara
barat membentuk relasi romantasisme, Kedua bagaimana tantangan hubungan
romantisisme sama kader IMM di Nusa Tenggara Barat.

METODE
Penelitian ini menggunakan pendekatan deskriptif-kualitatif dengan metode studi
kasus. Sumber data primer diperoleh melalui observasi dan wawancara mendalam dengan

Empiricism Journal, Vol 6, No 3, September 2025 2064



Fikran & Syukri Penerapan Tegnologi Video Assistant .........

kader IMM NTB, baik immawan maupun immawati, yang memiliki pengalaman romantisme
dan pernikahan di lingkungan organisasi. Sumber data sekunder berupa dokumentasi
internal IMM dan referensi keilmuan yang relevan. Teknik pengumpulan data meliputi
wawancara semi-terstruktur, observasi partisipatif, serta telaah dokumen. Keabsahan data
diuji melalui triangulasi sumber dan metode. Data yang diperoleh dianalisis secara tematik
untuk menggambarkan pola dan dinamika relasi romantisme dan pernikahan dalam konteks
ideologis IMM.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Romantisme dalam |katan Mahasiswa Muhammadiyah (IMM) tidak hadir sebagai
relasi bebas tanpa arah, melainkan dikemas dalam balutan nilai keislaman, kesantunan, dan
komitmen ideologi Muhammadiyah. Hubungan antara immawan dan immawati dibangun
atas dasar kesamaan visi dakwah dan perjuangan, bukan sekadar ketertarikan emosional
biasa. Dalam konteks ini, romantisme menjadi alat penyemangat kolektif, yang bukan hanya
sekadar perasaan pribadi, melainkan bagian integral dari proyek membangun generasi
penerus persyarikatan Muhammadiyah (Arifin, 1997). Relasi romantik yang terjalin di
lingkungan IMM NTB dibingkai dengan nilai keadaban Islami yang ketat. Kedekatan
emosional antara immawan dan immawati diarahkan pada aktivitas-aktivitas produktif
seperti kolaborasi dakwah, kajian intelektual, dan gerakan sosial. Nilai ini mengacu pada
prinsip amar ma'ruf nahi munkar yang tidak hanya diimplementasikan dalam kegiatan sosial,
tetapi juga dalam membangun relasi pribadi (A. Abdullah, 1996). Kesadaran ini membuat
hubungan mereka tetap berada dalam koridor syar'i dan norma organisasi. Dalam IMM,
romantisme dipahami sebagai bentuk energi tambahan untuk memperkuat motivasi dalam
berjuang, bukan sebagai gangguan dalam gerakan.

Hubungan emosional antara anggota IMM seringkali memperdalam komitmen
mereka terhadap nilai-nilai keislaman dan ideologi Muhammadiyah, karena merasa memiliki
teman seperjuangan yang berbagi visi dan cita-cita (Mulkhan, 2000). Ini memperlihatkan
bagaimana IMM NTB mampu membangun relasi personal yang tetap sinkron dengan arah
gerakan organisasi. Penting dicatat bahwa romantisme di IMM NTB bukan hanya tentang
kedekatan dua individu, melainkan juga tentang membangun kolektivitas emosi dalam
komunitas dakwah. Dalam tradisi Muhammadiyah, romantisme kolektif ini memperkuat rasa
solidaritas, memperdalam ukhuwah Islamiyah, dan menggerakkan energi sosial untuk
perubahan (Nashir, 2010). Hubungan personal ini, ketika disalurkan secara benar, menjadi
modal sosial yang memperkaya jaringan perjuangan IMM di berbagai sektor. Sejalan
dengan prinsip fajdid (pembaruan) dalam Muhammadiyah, relasi emosional ini juga
diarahkan untuk memotivasi pembaruan cara berpikir dan beraktivitas dakwah(Burhani,
2016). Immawan dan immawati dituntut untuk mampu menempatkan perasaan sebagai
bagian dari tugas suci mereka dalam mencerdaskan umat, bukan sekadar pemenuhan
kebutuhan emosional pribadi. Dengan begitu, IMM NTB menjaga agar setiap dinamika
hubungan internalnya tetap dalam rel yang produktif dan bermakna bagi gerakan. Dengan
pengelolaan romantisme yang terarah, IMM NTB membuktikan bahwa ikatan emosional
dapat menjadi kekuatan strategis dalam membangun generasi dakwah yang militan,
visioner, dan beradab (Syamsuddin, 1999). Pengalaman-pengalaman personal antar
anggota justru menjadi kekayaan budaya organisasi, mempererat ikatan solidaritas, dan
memperkuat komitmen terhadap visi besar Muhammadiyah dalam membangun masyarakat
Islam yang sebenar-benarnya.

Ideologi Cinta: Dakwah sebagai Basis Relasi

Dalam organisasi seperti Ikatan Mahasiswa Muhammadiyah (IMM), cinta tidak hanya
dilihat sebagai hubungan emosional antara dua orang, tetapi juga sebagai bagian tak
terpisahkan dari misi dakwah Islam. Cinta di sini dipahami sebagai ekspresi komitmen
terhadap nilai-nilai Muhammadiyah, terutama dalam upaya untuk mengembangkan Islam
yang progresif. Bagi immawan yang mencintai immawati, perasaan itu tidak hanya terbatas

Empiricism Journal, Vol 6, No 3, September 2025 2065



Fikran & Syukri Penerapan Tegnologi Video Assistant .........

pada individu tersebut, tetapi juga pada semangat untuk memperkuat visi dakwah bersama.
Dengan demikian, hubungan antara immawan dan immawati IMM NTB seharusnya
mencerminkan penguatan misi dakwah ini (M. Sulaiman, 2020) Relasi yang ideal antara
immawan dan immawati NTB dalam perspektif IMM menekankan nilai-nilai kolektif, di mana
keduanya tidak hanya bertanggung jawab untuk memperkuat hubungan pribadi, tetapi juga
untuk kemajuan dakwah secara keseluruhan. Keluarga yang dibangun dalam kerangka
dakwah diharapkan dapat menjadi medium untuk melanjutkan cita-cita besar
Muhammadiyah, dengan memprioritaskan prinsip-prinsip Islam yang berkemajuan, yakni
Islam yang berkontribusi positif pada perubahan sosial dan kesejahteraan umat. Dalam
konteks ini, hubungan pasangan dilihat bukan hanya sebagai penyatuan dua individu, tetapi
sebagai penyatuan visi untuk menciptakan perubahan yang lebih besar di masyarakat
(Rahman, 2020).

Selain itu, dalam hubungan antara immawan dan immawati IMM NTB, cinta
berfungsi sebagai alat untuk memperkuat orientasi kolektif. Keduanya diharapkan untuk
saling mendukung dalam peran dakwah mereka, baik di lingkungan kampus maupun dalam
masyarakat lebih luas. Peran ini meliputi penguatan aktivitas dakwah, pengembangan diri,
dan kontribusi kepada masyarakat, yang semua itu berfokus pada kemajuan umat Islam.
Dengan demikian, hubungan antara immawan dan immawati IMM NTB menjadi lebih dari
sekedar hubungan pribadi; ia menjadi kekuatan sosial yang mendorong perubahan dan
kemajuan dalam skala yang lebih luas. Oleh karena itu, ideologi cinta dalam IMM NTB
menempatkan hubungan pribadi dalam kerangka dakwah sebagai elemen yang saling
memperkuat. Cinta bukan hanya sekedar hubungan emosional atau keinginan untuk berbagi
kebahagiaan, melainkan juga bagian dari upaya kolektif untuk memajukan Islam dan
membawa perubahan sosial yang lebih baik. Dalam hal ini, setiap pasangan dalam IMM
diharapkan dapat merealisasikan nilai-nilai dakwah tersebut dalam kehidupan rumah tangga
mereka, yang akhirnya akan memperkuat gerakan dakwah yang lebih luas yang diusung
oleh Muhammadiyah. Pada akhirnya, relasi dalam IMM NTB menjadi contoh nyata tentang
bagaimana cinta dapat menjadi dasar dari perubahan sosial yang lebih besar. Dengan
menjadikan dakwah sebagai inti hubungan pribadi, setiap individu diharapkan dapat
memberikan kontribusi yang lebih signifikan terhadap masyarakat. Hal ini menunjukkan
bagaimana IMM NTB memandang cinta tidak hanya sebagai emosi pribadi, tetapi sebagai
kekuatan sosial yang dapat membawa dampak positif bagi umat Islam dan dunia secara
keseluruhan (Fathoni, 2018).

Nikah sebagai Puncak Kematangan Kader

Pernikahan bagi kader lkatan Mahasiswa Muhammadiyah (IMM) bukan hanya sekadar
langkah menuju pembentukan keluarga, tetapi juga dipandang sebagai simbol kematangan
emosional, ideologis, dan sosial seorang individu. Dalam konteks IMM NTB, ungkapan
‘menyempurnakan setengah agama” mengandung makna yang lebih dalam, yakni
pernikahan harus mencerminkan nilai-nilai Islam yang tidak hanya terkait dengan dimensi
spiritual, tetapi juga nilai-nilai sosial dan kemajuan yang sejalan dengan perjuangan
Muhammadiyah. Oleh karena itu, pernikahan menjadi bagian penting dari perjalanan
seorang kader dalam memperjuangkan idealisme yang lebih luas, termasuk dalam aspek
keluarga dan masyarakat. Hal ini menunjukkan bahwa pernikahan bukan hanya soal
memenuhi kebutuhan pribadi, tetapi juga terkait dengan komitmen terhadap perjuangan
yang lebih besar (Arif, 2019). Bagi kader IMM NTB, pernikahan dianggap sebagai langkah
lanjutan dari proses pembelajaran yang lebih komprehensif, di mana pasangan diharapkan
mampu membawa nilai-nilai perjuangan Muhammadiyah dalam kehidupan keluarga mereka.
Pernikahan dianggap sebagai wadah untuk memperkokoh komitmen ideologis dalam
membangun keluarga yang tidak hanya islami, tetapi juga progresif, modern, dan
berkemajuan. Dengan demikian, pernikahan menjadi sarana untuk memperjuangkan
idealisme yang diusung oleh Muhammadiyah, yakni menciptakan keluarga yang sejalan
dengan tuntunan agama dan sekaligus berkemajuan dalam konteks sosial dan budaya
(Sidiqg, 2020).

IMM NTB memandang bahwa pernikahan adalah bentuk komitmen ideologis yang
mengikat dua individu dalam satu tujuan bersama, yang tidak hanya melibatkan urusan
pribadi, tetapi juga pengabdian terhadap masyarakat dan organisasi. Para kader diharapkan

Empiricism Journal, Vol 6, No 3, September 2025 2066



Fikran & Syukri Penerapan Tegnologi Video Assistant .........

dapat mengelola kehidupan rumah tangga mereka dengan nilai-nilai Islam yang progresif,
yang mencakup pengelolaan keluarga yang seimbang antara tuntutan agama dan
perkembangan zaman. Dengan demikian, pernikahan dalam IMM NTB bukan hanya
sekadar hubungan personal, tetapi juga representasi dari kesetiaan kader dalam
mengemban misi Muhammadiyah untuk memajukan masyarakat (Dzulfigar, 2018). Dalam
perspektif IMM, pernikahan bukanlah akhir dari sebuah perjalanan, tetapi lebih kepada titik
awal untuk melanjutkan pengabdian kepada masyarakat dan organisasi. Pasangan yang
menikah diharapkan dapat berperan lebih aktif dalam menyebarkan nilai-nilai perjuangan
Muhammadiyah dalam kehidupan sehari-hari mereka, baik di dalam keluarga maupun di
luar keluarga. Peran ini menunjukkan bahwa pernikahan adalah proses yang
mengintegrasikan kehidupan pribadi dengan kehidupan sosial yang lebih luas, sejalan
dengan cita-cita perjuangan Muhammadiyah untuk menciptakan masyarakat yang
berkemajuan. Dengan demikian, pernikahan bagi kader IMM NTB dianggap sebagai sarana
untuk memperkuat ikatan ideologis antara individu dengan organisasi. Melalui pernikahan,
kader IMM NTB tidak hanya membentuk keluarga, tetapi juga menguatkan komitmen
terhadap misi besar Muhammadiyah. Hal ini mencerminkan bahwa pernikahan dalam IMM
NTB bukan sekadar soal memenuhi kebutuhan pribadi, tetapi juga merupakan bagian dari
perjuangan untuk menciptakan masyarakat yang lebih baik dan berkemajuan (Hidayat,
2017).

Ruang Sosial: Agenda, Forum, dan Pertemuan

Forum-forum yang diselenggarakan oleh IMM NTB, seperti Darul Argam, pengaijian,
dan Rapat Pimpinan, memainkan peran penting dalam membentuk ruang sosial bagi para
immawan dan immawati untuk berinteraksi dalam kerangka dakwah. Interaksi yang terjalin
dalam forum-forum tersebut menciptakan kesempatan bagi anggota untuk saling mengenal
lebih dekat, tidak hanya dalam konteks keagamaan, tetapi juga dalam memahami gagasan
dan pandangan hidup masing-masing. Dinamika ini menciptakan suasana yang
mempertemukan berbagai ide serta memfasilitasi saling pemahaman antar individu. Walau
demikian, seluruh kegiatan dan pendekatan dalam forum tersebut selalu berada dalam
batasan norma-norma kesantunan Islam yang sangat dijaga (Saefullah, 2020). Di dalam
ruang sosial ini, tidak hanya gagasan yang dipertemukan, tetapi juga karakter personal
masing-masing individu. Interaksi yang terjalin di dalam forum-forum tersebut
memperlihatkan pentingnya saling memahami, baik secara intelektual maupun emosional.
Setiap pertemuan diharapkan menjadi kesempatan untuk memperkenalkan diri lebih dalam,
membangun keakraban, dan mempererat solidaritas antar anggota. Solidaritas yang
terbentuk melalui interaksi ini memberikan dampak positif bagi terciptanya komunitas
dakwah yang lebih kuat, yang tidak hanya berdasarkan pada prinsip-prinsip agama tetapi
juga pada hubungan sosial yang lebih personal (Syahputra, 2018). Namun, interaksi dalam
forum-forum ini selalu berada dalam kendali norma kesantunan yang diajarkan dalam Islam.
Setiap anggota diingatkan untuk menjaga etika dan akhlak dalam berkomunikasi, yang
menjadi fondasi penting dalam setiap pertemuan. Norma kesantunan Islam ini tidak hanya
dimaksudkan untuk menciptakan suasana yang penuh rasa hormat, tetapi juga untuk
menjaga agar setiap perbincangan dan diskusi tetap berada dalam koridor yang sesuai
dengan ajaran agama (Nursyam, 2017).

Melalui forum-forum ini, para anggota IMM NTB juga memiliki kesempatan untuk
saling berbagi gagasan dan visi hidup mereka. Gagasan yang muncul dalam forum tersebut
sering kali membahas berbagai topik mulai dari dakwah, sosial, hingga kehidupan sehari-
hari. Diskusi-diskusi yang berlangsung menjadi kesempatan bagi anggota untuk
memperluas wawasan dan menyerap berbagai pandangan yang lebih luas. Hal ini
menunjukkan bahwa ruang sosial IMM NTB tidak hanya berfungsi sebagai tempat untuk
berinteraksi secara sosial, tetapi juga sebagai ajang pengembangan pemikiran dan
pemahaman yang lebih mendalam tentang agama dan kehidupan (Fauzi, 2021). Pada
akhirnya, forum-forum tersebut menjadi fondasi bagi pembentukan karakter dakwah yang
lebih inklusif dan humanis. Di dalam ruang sosial IMM NTB, anggota tidak hanya

Empiricism Journal, Vol 6, No 3, September 2025 2067



Fikran & Syukri Penerapan Tegnologi Video Assistant .........

mengembangkan pemahaman agama, tetapi juga belajar untuk menjadi pribadi yang lebih
baik dalam berinteraksi dengan sesama. Proses ini membantu membangun suatu komunitas
yang tidak hanya berfokus pada ajaran agama, tetapi juga pada pengembangan sikap sosial
dan moral anggota yang lebih sesuai dengan nilai-nilai Islam yang universal (Nasruddin,
2019).

Tantangan: Antara Idealita dan Realita

Tantangan dalam pernikahan antar kader dakwah sering kali muncul karena adanya
ketegangan antara idealita yang digagas oleh organisasi dan realita dinamika kehidupan
pribadi. Walaupun banyak kader yang menjalin hubungan dengan harapan akan membina
rumah tangga yang penuh kesucian dan keberkahan, perbedaan karakter dan latar
belakang keluarga dapat menjadi faktor penghalang yang signifikan. Seringkali, perbedaan-
perbedaan ini tak terhindarkan dan menciptakan tekanan yang sulit dihadapi, meskipun
keduanya memiliki visi yang sama dalam dakwah. Tantangan tersebut, pada akhirnya, dapat
merusak keharmonisan yang seharusnya dibangun oleh kedua belah pihak dalam
perjalanan hidup mereka (Rahman, 2020). Selain itu, dalam beberapa kasus, hubungan
antar kader yang berakhir tanpa melangkah ke jenjang pernikahan tidak hanya berdampak
pada hubungan pribadi tetapi juga dapat menimbulkan friksi internal dalam organisasi
dakwah itu sendiri. Ketegangan ini seringkali muncul ketika anggota organisasi merasa
kecewa atau tidak sepenuhnya memahami situasi yang terjadi di luar konteks dakwah. Friksi
semacam ini dapat mengganggu keharmonisan dalam organisasi dan bahkan
mempengaruhi semangat dakwah yang seharusnya diutamakan. Oleh karena itu,
pemahaman yang mendalam tentang keseimbangan antara kehidupan pribadi dan peran
dalam organisasi menjadi sangat penting (Igbal, 2014) Akhirnya, tantangan lain yang tak
kalah penting adalah bagaimana mengelola harapan ideal dengan realita sosial yang ada di
masyarakat. Organisasi dakwah sering kali mengharapkan kadernya untuk menjaga
keharmonisan dan keteladanan dalam kehidupan pribadi mereka. Namun, saat muncul
ketegangan akibat perbedaan tersebut, tak jarang individu merasa tertekan oleh ekspektasi
yang tinggi. Hal ini menjadi tantangan tersendiri bagi organisasi untuk mencari jalan tengah
antara idealita dakwah dengan kondisi nyata yang dihadapi oleh setiap individu dalam
kehidupan sehari-hari (Yusri, 2015).

Pembentukan relasi dalam lkatan Mahasiswa Muhammadiyah (IMM) tidak terlepas
dari konstruksi gender yang berkembang dalam masyarakat. Immawan, sebagai laki-laki,
diharapkan memiliki peran utama sebagai pemimpin dalam rumah tangga dan organisasi,
namun dengan pendekatan yang progresif. Sebagai pemimpin, mereka tidak hanya
bertanggung jawab dalam hal administrasi, tetapi juga dalam menciptakan ruang bagi
perkembangan anggota lainnya. Sementara itu, immawati, sebagai perempuan, ditempatkan
dalam posisi setara, bukan hanya sebagai pendamping, tetapi juga sebagai mitra yang aktif
dalam dakwah dan kegiatan sosial. Relasi antara immawan dan immawati ini
mengilustrasikan dinamika gender yang lebih egaliter, mengedepankan kerja sama yang
saling menguatkan dalam menjalankan misi dakwah IMM (R. S. Sugiyanto, 2019)
Perubahan dalam peran gender ini mencerminkan penafsiran ulang terhadap norma-norma
gender dalam Islam berkemajuan. Sebelumnya, dalam banyak tradisi Islam, peran
perempuan seringkali dipandang subordinatif dalam banyak aspek kehidupan sosial dan
keagamaan. Namun, dalam konteks IMM NTB, peran perempuan tidak hanya terbatas pada
tugas domestik, melainkan juga sebagai agen perubahan yang aktif dalam membangun
masyarakat yang lebih baik. Dalam hal ini, konstruksi gender dalam IMM NTB menunjukkan
adanya kesetaraan yang lebih nyata, dengan tujuan bersama untuk memperjuangkan nilai-
nilai Islam yang progresif (A. A, 2020) Kesetaraan peran antara immawan dan immawati
tidak hanya terbatas pada relasi dalam dakwah, tetapi juga di ruang sosial dan politik. Kedua
belah pihak bekerja sama untuk membangun perubahan yang lebih inklusif dan partisipatif,
dengan tetap mengedepankan prinsip-prinsip Islam yang moderat. Hal ini menciptakan
dinamika yang lebih fleksibel, di mana perempuan memiliki peran sentral dalam menentukan
arah gerakan sosial, bukan hanya sebagai pendamping pasif. Dengan demikian, relasi
antara immawan dan immawati mencerminkan suatu paradigma baru dalam gerakan sosial
yang berlandaskan pada keadilan dan keseimbangan gender (Z., M., 2018).

Empiricism Journal, Vol 6, No 3, September 2025 2068



Fikran & Syukri Penerapan Tegnologi Video Assistant .........

Perkawinan Kader: Simbol Regenerasi Ideologis

Perkawinan antara immawan dan immawati dalam konteks organisasi lkatan
Mahasiswa Muhammadiyah (IMM NTB) lebih dari sekadar penyatuan dua individu, tetapi
juga merupakan sebuah simbol regenerasi ideologi. Melalui perkawinan ini, diharapkan
anak-anak yang lahir dari pasangan tersebut akan meneruskan semangat perjuangan IMM
NTB, yang berfokus pada dakwah Islam modernis. Hal ini menciptakan sebuah siklus yang
terus berlanjut, di mana setiap generasi kader IMM NTB dapat menumbuhkan rasa
tanggung jawab terhadap visi dan misi organisasi. Selain itu, pasangan kader IMM NTB
menjadi unit keluarga yang tidak hanya bertanggung jawab dalam membangun rumah
tangga, tetapi juga berperan penting dalam menjaga dan mengembangkan komunitas
Muslim yang berkemajuan (Madjid, 2004) Dengan demikian, pernikahan di kalangan kader
IMM NTB bukan hanya tentang hubungan pribadi antara suami dan istri, tetapi juga bagian
integral dari usaha organisasi untuk membentuk generasi penerus yang berkomitmen pada
nilai-nilai Islam modernis dan terus melanjutkan dakwah tersebut. Regenerasi ideologi
dalam konteks ini berperan sebagai aspek fundamental dalam memelihara keberlanjutan
organisasi IMM NTB yang berbasis pada prinsip-prinsip Islam yang progresif. Oleh karena
itu, keluarga kader IMM NTB dapat dianggap sebagai titik awal pembentukan komunitas
Muslim yang berkemajuan, yang tidak hanya tumbuh dalam lingkungan sosial, tetapi juga
dalam tradisi pemikiran yang lebih luas (Azra, 2002).

Gerakan lkatan Mahasiswa Muhammadiyah (IMM) tidak hanya melahirkan individu-
individu dengan komitmen tinggi terhadap dakwah, tetapi juga pasangan-pasangan yang
menjadi tokoh penting dalam organisasi Muhammadiyah dan kontribusi sosial yang lebih
luas. Pasangan-pasangan IMM NTB ini telah menunjukkan bahwa cinta, jika dilandasi
dengan semangat dakwah, bisa menjadi energi positif yang membangun harmoni dalam
kehidupan bersama. Sinergi yang tercipta antara pasangan-pasangan ini tidak hanya
terwujud dalam hubungan pribadi mereka, tetapi juga dalam kontribusi mereka kepada
masyarakat dan organisasi, menjadikan mereka contoh nyata tentang bagaimana
menggabungkan ideologi dan kehidupan rumah tangga secara produktif dan penuh makna
(Rahman, 2018). Sebagai simbol dari kekuatan dakwah yang berpadu dengan kehidupan
pribadi, pasangan-pasangan IMM NTB ini menunjukkan bahwa romantisme ideologis dapat
menjadi landasan bagi pencapaian tujuan sosial yang lebih besar. Mereka memperlihatkan
bahwa dalam setiap hubungan dapat tercipta kontribusi yang lebih luas bagi masyarakat
melalui kerja-kerja dakwah, sosial, dan pendidikan. Keberhasilan mereka dalam
mewujudkan kehidupan yang harmonis tidak hanya dilihat dari sisi pribadi, tetapi juga dalam
kerangka memperkuat dan memperluas gerakan Muhammadiyah sebagai organisasi sosial
keagamaan yang berperan penting dalam masyarakat Indonesia (Kamil, 2020).

Nilai Kesetiaan dan Komitmen

Slogan "Cintailah Immawatimu, Sempurnalah Immawanmu" mengandung pesan
mendalam mengenai nilai kesetiaan dan komitmen dalam menjalankan visi besar
organisasi. Dalam konteks ini, cinta yang dimaksud bukanlah perasaan yang datang dan
pergi, melainkan sebuah bentuk pengabdian yang terus-menerus kepada tujuan yang lebih
tinggi. Cinta tersebut harus diwujudkan dalam bentuk keteguhan dan dedikasi terhadap
dakwah Islam serta pembaruan sosial yang menjadi misi utama IMM. Setiap anggota IMM
NTB diharapkan dapat menunjukkan komitmen yang kuat terhadap cita-cita bersama, tanpa
mengutamakan kepentingan pribadi atau individu. Oleh karena itu, kesetiaan dan komitmen
ini menjadi landasan utama dalam mengembangkan organisasi, dengan tujuan untuk
mencapai perubahan yang lebih baik dalam masyarakat dan dunia Islam (Shihab, 2001).
Pengabdian yang dimaksudkan dalam organisasi seperti IMM NTB berfokus pada prinsip
kesetiaan dan komitmen terhadap cita-cita yang lebih luas. Hal ini mengajarkan kepada
anggota bahwa rasa cinta harus bersifat produktif dan terarah pada pencapaian tujuan
kolektif, seperti dakwah Islam dan upaya pembaruan sosial. Komitmen terhadap visi besar
ini tidak hanya sekadar janji lisan, tetapi diwujudkan dalam tindakan nyata yang
berkelanjutan. Oleh karena itu, nilai kesetiaan dan komitmen ini menjadi vital dalam
membentuk karakter anggota yang berintegritas dan berorientasi pada perubahan positif
bagi umat (Ali, 1997)

Empiricism Journal, Vol 6, No 3, September 2025 2069



Fikran & Syukri Penerapan Tegnologi Video Assistant .........

Romantisme dalam |katan Mahasiswa Muhammadiyah (IMM) memiliki peran penting
sebagai energi dalam proses kaderisasi. Dalam konteks ini, hubungan romantis antara
sesama kader dianggap sebagai faktor penguat motivasi, yang diharapkan dapat
memberikan ketahanan terhadap godaan duniawi serta mendalamkan komitmen terhadap
perjuangan. Pasangan yang sama-sama memiliki visi perjuangan akan saling mendukung,
memperkuat ikatan emosional, dan semakin mengukuhkan keberlanjutan gerakan sosial
berbasis keluarga. Oleh karena itu, cinta dan perjuangan dalam IMM NTB tidak terpisahkan;
keduanya saling mendukung dan memperkaya tujuan kolektif organisasi (A. S. Abdullah,
n.d.) Melalui paradigma ini, IMM NTB menganggap bahwa relasi romantis antara kader
bukan sekadar hubungan pribadi, tetapi juga bagian dari strategi besar dalam memperkokoh
gerakan dakwah dan sosial. Cinta, dalam kerangka ini, dianggap sebagai modal yang
menguatkan ketahanan mental kader untuk tetap fokus pada tujuan bersama, serta sebagai
sarana yang mempererat solidaritas di antara mereka. Oleh karena itu, di IMM NTB, cinta
bukan hanya sebuah perasaan, melainkan juga bagian dari ikhtiar membangun kekuatan
sosial dan moral dalam kaderisasi yang berkelanjutan (M. Rizal, 2019).

Kritik Internal: Risiko Eksklusivisme

Beberapa pihak mengemukakan kritik terhadap dominasi pasangan sesama anggota
Ikatan Mahasiswa Muhammadiyah (IMM), yang berpotensi menciptakan eksklusivitas dalam
struktur organisasi tersebut. Hal ini dapat menutup kemungkinan untuk memperluas jaringan
sosial kader IMM NTB, karena jika hubungan di dalam organisasi hanya terbatas pada
anggota yang berada dalam satu komunitas, maka interaksi dengan kelompok lain akan
terbatas. Dalam situasi ini, potensi untuk melakukan dakwah yang lebih luas menjadi
terhambat, karena pendekatan yang terlalu internal justru dapat mempersempit ruang gerak
organisasi. Kritikus berpendapat bahwa gerakan dakwah perlu dilakukan dengan membuka
diri terhadap jaringan yang lebih luas agar tujuan organisasi dapat tercapai secara lebih
efektif (Basyir, 2019). Eksklusivitas semacam ini juga memunculkan kekhawatiran mengenai
elitisasi internal. Ketika hubungan antar anggota IMM NTB terlalu terfokus pada lingkungan
internal, ada potensi terjadinya pemisahan antara kelompok kader dengan masyarakat di
luar organisasi. Fenomena ini dapat memperlemah solidaritas sosial yang seharusnya
menjadi bagian dari dakwah sosial yang inklusif. Sebagai konsekuensinya, IMM NTB bisa
kehilangan relevansi dengan masyarakat luas karena kurangnya keterlibatan dalam konteks
sosial yang lebih besar. Para pengkritik menekankan pentingnya menjaga keseimbangan
antara keterikatan pada jaringan internal dengan keterbukaan terhadap jaringan eksternal
demi keberlanjutan dakwah yang lebih luas dan lebih berdampak (A. Sulaiman, 2018).

Relasi antara immawan-immawati dalam organisasi lkatan Mahasiswa
Muhammadiyah (IMM) menggambarkan adanya refleksi kultural yang lebih luas, yaitu
bagaimana organisasi ini menjadi ruang bagi anggota untuk memperkenalkan dan
memperkuat nilai-nilai sosial dan budaya yang berkaitan dengan hubungan antar individu.
Dalam konteks ini, IMM NTB tidak hanya berfungsi sebagai tempat untuk mempelajari
agama dan intelektualisme, melainkan juga sebagai arena untuk mengeksplorasi berbagai
dinamika sosial, termasuk hubungan interpersonal yang berkaitan dengan konsep cinta dan
relasi sosial yang dapat memengaruhi pandangan terhadap perkawinan. Dalam interaksi ini,
nilai-nilai tradisional maupun modern seringkali berinteraksi, membentuk pemahaman baru
yang dapat diadopsi oleh anggota IMM NTB dalam kehidupan mereka. Oleh karena itu, IMM
NTB berperan sebagai sarana untuk mereproduksi dan memperkenalkan ide-ide tentang
relasi sosial yang lebih inklusif, serta memberikan ruang bagi terbentuknya norma-norma
baru terkait perkawinan (A. Abdullah, 2009). Sebagai sebuah organisasi yang
menggabungkan unsur agama dan sosial, IMM NTB juga berfungsi sebagai tempat
pengembangan budaya baru yang mengatur relasi sosial di kalangan anggotanya.
Organisasi ini memberikan pandangan yang lebih luas tentang bagaimana konsep
perkawinan dipahami, tidak hanya dari perspektif agama, tetapi juga dari perspektif sosial
dan budaya yang lebih dinamis. Oleh karena itu, IMM NTB dapat dipandang sebagai entitas
yang mendorong anggota untuk mempertimbangkan kembali norma-norma budaya yang
ada, serta membuka ruang bagi pemikiran kritis tentang bagaimana relasi cinta dan
perkawinan seharusnya diorganisir dalam masyarakat. Dalam hal ini, IMM NTB berperan
dalam menciptakan lingkungan yang memungkinkan terbentuknya pola hubungan sosial

Empiricism Journal, Vol 6, No 3, September 2025 2070



Fikran & Syukri Penerapan Tegnologi Video Assistant .........

yang lebih progresif, sekaligus memberikan kontribusi terhadap perubahan sosial yang ada
di masyarakat (Wahid, 2000).

KESIMPULAN

Romantisme dan pernikahan di IMM NTB bukan hanya urusan pribadi, tetapi bagian
dari dakwah dan kaderisasi. Hubungan immawan dan immawati dibangun atas dasar
ideologi Islam berkemajuan dan komitmen organisasi. Cinta diposisikan sebagai kekuatan
untuk memperkuat solidaritas, mempercepat kematangan kader, serta regenerasi nilai-nilai
perjuangan. Meski menghadapi tantangan antara idealisme dan realita, relasi ini tetap
menjadi bagian penting dalam membentuk identitas kader sebagai agen perubahan sosial.

DAFTAR PUSTAKA

A. A, B. (2020). Islam dan Kesetaraan Gender: Reinterpretasi dalam Kehidupan Sosial.
Prenanda media.

Abdullah, A. (1996). Studi Agama: Normativitas atau Historisitas? Pustaka Pelajar.

Abdullah, A. (2009). Membangun Pemikiran Islam: Refleksi Kultural dalam Gerakan
Mahasiswa. UGM Press.

Abdullah, A. S. (n.d.). Cinta dan Perjuangan dalam Gerakan Sosial. Pustaka Pelajar.

Ali, M. A. (1997). Islam dan Pembaruan Sosial. Pustaka Pelajar.

Andini, R. (2021). Adaptasi Nilai Islam terhadap Modernitas dalam Gerakan Mahasiswa
Islam. Jurnal Pemikiran Islam Dan Filsafat, 11(2), 195-210.

Arif, M. (2019). Kaderisasi dalam Muhammadiyah: Konsep, Metode, dan Tantangan. UGM
Press.

Arifin, S. (1997). Ideologi dan Gerakan Mahasiswa Islam. Tiara Wacana.

Aziz, M. (2021). Organisasi Mahasiswa Islam dan Negosiasi Identitas di Era Modern. Jurnal
Sosial Humaniora, 13(1), 100-117.

Azra, A. (2002). Islam Modern: Doktrin dan Gerakan. Wacana limu.

Basyir, A. (2019). Organisasi Mahasiswa dan Tantangan Sosial: Perspektif Gerakan
Dakwah. Pustaka Pelajar.

Burhani, A. N. (2016). Islam Dinamis: Meneguhkan Peran Muhammadiyah dalam
Pembangunan Bangsa. Suara Muhammadiyah.

Dzulfigar, S. (2018). Pendidikan Islam dalam Perspektif Muhammadiyah. Rosda.

Faizah, N. (2020). Kaderisasi IMM Sebagai Media Dakwah Intelektual di Era Milenial. Jurnal
Dakwah Dan Komunikasi Islam, 5(2), 155-170.

Fathoni, M. (2018). Konsep Dakwah dalam Perspektif Islam Berkemajuan. Jurnal Dakwah,
15(3), 78-92.

Hasan, M. (2020). Pernikahan dan Identitas Ideologis di Kalangan Mahasiswa Muslim.
Journal of Islamic Studies and Humanities, 5(1), 67—-82.

Hidayat, A. (2017). Pernikahan dalam Islam: Studi Keluarga Muhammadiyah. Raja Grafindo
Persada.

Hidayatullah, F. (2020). Dinamika Romantisme Mahasiswa dalam Organisasi Keagamaan.
Al-Ulum, 20(1), 135-150.

Igbal, A. (2014). Kader Dakwah dan Tantangan Sosial: Studi Kasus di Masyarakat
Perkotaan. Rosda.

Kamil, H. (2020). Muhammadiyah dalam Dinamika Sosial dan Politik. Mizan.

M. Rizal. (2019). Romantisme dalam Pergerakan Mahasiswa: Studi Kasus IMM. Refika
Aditama.

Madijid, N. (2004). Islam, Kemodernan, dan Keindonesiaan. Paramadina.

Marlina, S. (2019). Organisasi Keagamaan dan Pembentukan Preferensi Sosial
Anggotanya. Jurnal Komunikasi Dan Dakwah, 4(1), 45-60.

Mulkhan, A. M. (2000). Dakwah Kultural Muhammadiyah. LKiS.

Nashir, H. (2010). Gerakan Muhammadiyah: Purifikasi dan Dinamika. Suara
Muhammadiyah.

Nurul, Z. (2020). Relasi Sosial dalam Organisasi Keagamaan Mahasiswa. Jurnal Sosiologi
Reflektif, 14(2), 223-241.

Empiricism Journal, Vol 6, No 3, September 2025 2071



Fikran & Syukri Penerapan Tegnologi Video Assistant .........

R. S. Sugiyanto. (2019). Gender dan Pembangunan dalam Perspektif Islam. Pustaka
Pelajar.

Rahman, A. (2018). Dakwah dan Perubahan Sosial di Muhammadiyah,. Pustaka Pelajar.

Rahman, A. (2020). Internalisasi Nilai-nilai Dakwah dalam Organisasi Mahasiswa Islam.
Jurnal Sosial Dan Budaya Syar-I, 7(3), 289-301.

Shihab, M. Q. (2001). Filsafat Dakwah Islam. Pustaka Pelajar.

Sidig, A. (2020). Islam Progresif dan Gerakan Sosial Muhammadiyah. Jurnal Studi Islam
Dan Sosial, 12(3), 80.

Sulaiman, A. (2018). Pola Jaringan Sosial dalam Organisasi Mahasiswa Muhammadiyah.
Remaja Rosdakarya.

Sulaiman, M. (2020). Dakwah dan Peran Keluarga dalam Gerakan Muhammadiyah. Jurnal
Studi Islam, 11(2), 110-125.

Syamsuddin, D. (1999). Membangun Paradigma Islam: Studi Islam Interdisipliner.
Paramadina.

Wahid, A. (2000). Tradisi Pesantren dan Modernitas. Paramadina.

Yusri, H. (2015). Konflik dan Solusi dalam Organisasi Dakwah: Perspektif SosiologiNo Title.
Pustaka Pelajar.

Z., M., A.W. (2018). Membangun Keadilan Sosial dalam Islam. Mizan.

Empiricism Journal, Vol 6, No 3, September 2025 2072



