
 

 

Journal of Authentic Research 
https://journal-center.litpam.com/index.php/jar/index 

December 2025 Vol. 4, No. 2 
e-ISSN: 2828-3724 

pp. 2623-2632  

 

 Journal of Authentic Research, December 2025, Vol. 4, No. 2 | 2623 

 

Pelaksanaan Tradisi Ntumbu sebagai Penguatan Karakter Cinta Damai pada 
Masyarakat Suku Mbojo di Desa Ntori 

 
1*Risda Abad Akbar, 1Yuliatin, 1Edy Kurniawansyah 

 
1Fakultas Kuguruan dan Ilmu Pendidikan, Universitas Mataram, Jl. Majapahit No. 62 Mataram, 

Indonesia 
*Corresponding Author e-mail: risda2347@gmail.com 

 
Received: Desember 2025; Revised: Desember 2025; Published: Desember 2025 

  
Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan proses pelaksanaan tradisi Ntumbu sebagai penguatan karakter cinta 
damai pada masyarakat suku Mbojo di Desa Ntori Kecamatan Wawo Kabupaten Bima. Penelitian ini 
menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis etnografi. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui tiga cara 
yaitu wawancara, observasi dan dokumentasi. Teknik analisis data meliputi reduksi data, penyajian data dan 
penarikan kesimpulan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa bagaimana pelaksanaan tradisi Ntumbu sebagai 
penguatan karakter cinta damai terdiri dari 3 tahapan, yaitu: 1) tahap persiapan (musyawarah bersama 
masyarakat, pemain, guru tradisi Ntumbu dan tokoh adat, pemberitahuan informasi hasil musyawarah kepada 
warga, gotong royong dalam mempersiapkan keperluan tradisi dan ritual pelaksanaan tradisi Ntumbu.), 2) tahap 
inti (pemain, guru tradisi Ntumbu, tokoh adat dan penabuh dalam tradisi Ntumbu), 3) tahap penutup (berjabat 
tangan sebagai simbol perdamaian dan persaudaraan serta kumpul bersama sebagai bahan refleksi dan evaluasi). 
Faktor yang mempengaruhi pelaksanaan tradisi Ntumbu terdiri dari faktor internal (pemain, guru tradisi Ntumbu 
dan tokoh adat), serta faktor eksternal (dukungan dari pemerintah desa dan lingkungan sosial yang mendukung). 
 
Kata kunci: Tradisi, Ntumbu, Karakter Cinta Damai, Masyarakat Suku Mbojo. 
 

Implementation of the Ntumbu Tradition as a Strengthening of the Peaceful 
Character of the Mbojo Tribe in Ntori Village 

 
Abstract 

This study aims to explain the process of implementing the Ntumbu tradition as a strengthening of the peace-loving character 
of the Mbojo tribe in Ntori Village, Wawo District, Bima Regency. This study uses a qualitative approach with an ethnographic 
type. Data collection techniques are carried out through three methods, namely interviews, observation and documentation. 
Data analysis techniques include data reduction, data presentation and drawing conclusions. The results of the study show 
that how the implementation of the Ntumbu tradition as a strengthening of the peace-loving character consists of 3 stages, 
namely: 1) the preparation stage (deliberation with the community, players, Ntumbu tradition teachers and traditional leaders, 
notification of information on the results of the deliberation to residents, mutual cooperation in preparing the needs of the 
tradition and rituals of the implementation of the Ntumbu tradition.), 2) the core stage (players, Ntumbu tradition teachers, 
traditional leaders and drummers in the Ntumbu tradition), 3) the closing stage (shaking hands as a symbol of peace and 
brotherhood and gathering together as material for reflection and evaluation). Factors that influence the implementation of the 
Ntumbu tradition consist of internal factors (players, Ntumbu tradition teachers and traditional leaders), and external factors 
(support from the village government and a supportive social environment). 
  
Keywords: Tradition, Ntumbu, Peace Loving Character, Mbojo Ethnic Community. 
 
How to Cite: Akbar, R. A., Yuliatin., & Kurniawansyah, E. (2025). Pelaksanaan Tradisi Ntumbu sebagai Penguatan 
Karakter Cinta Damai pada Masyarakat Suku Mbojo di Desa Ntori. Journal of Authentic Research, 4(2), 2623–2632. 
https://doi.org/10.36312/j9v6wc37  
 

 https://doi.org/10.36312/j9v6wc37  
Copyright© 2025, Akbar et al. 

This is an open-access article under the CC-BY-SA License. 

 

 

 

mailto:risda2347@gmail.com
https://doi.org/10.36312/j9v6wc37
https://doi.org/10.36312/j9v6wc37
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Akbar et al. Pelaksanaan Tradisi Ntumbu .......................... 

 

 Journal of Authentic Research, December 2025, Vol. 4, No. 2 | 2624 

 

PENDAHULUAN 
 

Indonesia dikenal sebagai negara yang kaya akan keberagaman suku, bahasa, 
budaya, dan tradisi yang diwariskan secara turun-temurun. Tradisi dipahami sebagai 
suatu kebiasaan atau aktivitas yang menjadi bagian dari kehidupan masyarakat dari 
generasi ke generasi (Khairah dkk., 2024). Agustina (2021) menjelaskan bahwa tradisi 
merupakan warisan leluhur yang dilestarikan melalui praktik ritual tertentu, 
sementara KBBI mendefinisikannya sebagai budaya yang diturunkan dan tetap 
dipertahankan oleh masyarakat. Tradisi juga mencerminkan ciri khas suatu kelompok 
sosial serta menjadi identitas budaya yang membedakan satu daerah dengan lainnya 
(Hasdonian dkk., 2023). Keberagaman tradisi tersebut sejalan dengan semboyan 
Bhinneka Tunggal Ika yang menegaskan persatuan dalam keberagaman.  

Salah satu tradisi yang hingga kini masih dilestarikan adalah tradisi Ntumbu 
pada masyarakat Suku Mbojo di Kabupaten Bima Desa Ntori. Tradisi Ntumbu atau 
tradisi yang menampilkan adu kepala ini tidak dimaknai sebagai tindakan kekerasan, 
melainkan sebagai simbol kekuatan, keberanian, pengendalian diri, kebersamaan, 
serta media penyelesaian konflik secara adat (Julfa, 2023). Tradisi Ntumbu 
dilaksanakan melalui tiga tahapan persiapan, inti, dan penutup yang masing-masing 
memuat nilai-nilai sosial dan moral yang kuat, termasuk nilai karakter cinta damai. 
Karakter cinta damai merupakan perilaku yang membuat setiap orang merasakan 
ketenangan dan kenyamanan yang muncul dalam dirinya melalui kepribadian yang 
cinta damai dalam kehidupan bermasyarakat maupun bernegara terutama pada 
kalangan generasi muda sekarang, dengan diterapkanya karakter cinta damai maka 
dapat terhindar dari berbagai bentuk masalah yang memicu pertengkaran maupun 
perkelahian antar sesama suku, bangsa, ras maupun agama Erviana 2021:3 (Halim & 
Mislinawati, 2019).   

Desa Ntori Kecamatan Wawo Kabupaten Bima merupakan salah satu pusat 
pelaksanaan tradisi Ntumbu sebagai penguatan karakter cinta damai yang masih aktif 
diwariskan. Masyarakat tidak hanya melestarikan nilai sosial dan solidaritas dalam 
tradisi ini, tetapi juga menerapkan nilai moral seperti pengendalian diri, musyawarah, 
pemaafan dan kerja sama. Berjabat tangan dan berkumpul bersama menjadi simbol 
perdamaian yang menguatkan makna utama tradisi sebagai wadah harmonisasi 
sosial. Hal ini menunjukkan bahwa tradisi Ntumbu bukan hanya warisan budaya, 
tetapi juga dapat menjadi media pembentukan karakter cinta damai pada masyarakat 
di Desa Ntori. 

Namun demikian masuknya modernisasi, kurangnya pemahaman generasi 
muda, dan minimnya dokumentasi membuat pelestarian nilai-nilai tradisi menjadi 
semakin sulit. Padahal, nilai cinta damai yang terkandung dalam Ntumbu memiliki 
relevansi penting dalam pembentukan karakter masyarakat saat ini, terutama dalam 
konteks penguatan keharmonisan sosial. Berdasarkan kondisi tersebut, penelitian ini 
dilakukan untuk mengkaji secara mendalam bagaimana dan faktor apa saja yang 
mempengaruhi pelaksanaan tradisi Ntumbu sebagai sarana penguatan karakter cinta 
damai pada masyarakat Suku Mbojo di Desa Ntori Kecamatan Wawo Kabupaten 
Bima. 

 
 
 
 



Akbar et al. Pelaksanaan Tradisi Ntumbu .......................... 

 

 Journal of Authentic Research, December 2025, Vol. 4, No. 2 | 2625 

 

METODE 
 
         Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif, karena bertujuan memahami 
secara mendalam pelaksanaan tradisi Ntumbu sebagai penguatan karakter cinta 
damai. Menurut Sugiyono (2018:15), penelitian kualitatif dilakukan untuk meneliti 
objek yang apa adanya, dengan peneliti sebagai instrumen utama. Pendekatan ini 
dipilih agar peneliti dapat menangkap makna, nilai, dan praktik budaya secara 
langsung dari masyarakat. Jenis penelitian yang digunakan adalah etnografi, 
sebagaimana dijelaskan Rezhi 2023:272 (Spradley, 2006)  bahwa etnografi merupakan 
upaya menggambarkan dan memahami budaya suatu kelompok melalui pengamatan 
langsung dan interaksi dengan informan. Metode ini sangat relevan karena penelitian 
berfokus pada praktik budaya Ntumbu dan nilai cinta damai yang terkandung di 
dalamnya. Penelitian dilaksanakan di Desa Ntori Kecamatan Wawo Kabupaten Bima, 
lokasi yang masih melestarikan tradisi Ntumbu secara turun-temurun. Informan 
penelitian ditentukan menggunakan purposive sampling berdasarkan pengetahuan 
dan keterlibatan mereka dalam tradisi. Informan terdiri atas pemain Ntumbu, guru 
tradisi, tokoh adat, serta warga yang memahami tradisi. 
         Pengumpulan data dilakukan melalui observasi non-partisipan, wawancara 
semi-terstruktur, dan dokumentasi. Observasi dilakukan untuk melihat secara 
langsung pelaksanaan tradisi. Wawancara digunakan untuk menggali makna dan 
nilai dalam tradisi, sesuai pandangan Moleong (2008) yang menegaskan bahwa 
wawancara adalah sarana memperoleh data mendalam. Dokumentasi digunakan 
untuk melengkapi data melalui foto, catatan, dan dokumen adat. Analisis data 
meliputi reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan dilakukan secara 
berulang sejak proses pengumpulan data. Keabsahan data diuji menggunakan 
triangulasi sumber, teknik, dan waktu untuk memastikan data yang diperoleh akurat 
dan terpercaya. 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
 
       Berdasarkan hasil penelitian yang dilakukan oleh peneliti di Desa Ntori 
Kecamatan Wawo Kabupaten Bima, telah diperoleh data penelitian dengan 
menggunakan tiga teknik pengumpulan data yaitu wawancara, observasi, dan 
dokumentasi mengenai pelaksanaan tradisi Ntumbu sebagai penguatan karakter cinta 
pada masyarakat suku Mbojo dan faktor yang mempengaruhi pelaksanaan tradisi 
Ntumbu sebagai penguatan karakter cinta pada masyarakat suku Mbojo di Desa Ntori 
Kecamatan Wawo Kabupaten Bima. 
Pelaksanaan Tradisi Ntumbu sebagai Penguatan Karakter Cinta Damai pada 
Masyarakat Suku Mbojo di Desa Ntori 

         Hasil penelitian menunjukkan bahwa pelaksanaan tradisi Ntumbu sebagai 
penguatan karakter cinta damai pada masyarakat Suku Mbojo di Desa Ntori masih 
dilaksanakan secara turun-temurun melalui tiga tahapan, yaitu tahap persiapan, 
tahap inti dan tahap penutup. 
a. Tahap Persiapan 
         Tahap persiapan diawali dengan musyawarah antara masyarakat, pemain, guru 
tradisi Ntumbu, dan tokoh adat untuk menentukan waktu, tempat, serta pembagian 
peran dalam tradisi. Musyawarah ini memperlihatkan nilai cinta damai, karena 
keputusan diambil dengan mufakat, tanpa paksaan, dan dalam suasana kebersamaan. 



Akbar et al. Pelaksanaan Tradisi Ntumbu .......................... 

 

 Journal of Authentic Research, December 2025, Vol. 4, No. 2 | 2626 

 

         Setelah musyawarah, informasi disampaikan kepada seluruh warga agar tidak 
menimbulkan kesalahpahaman, sehingga menciptakan komunikasi yang terbuka dan 
mencegah terjadinya konflik. Gotong royong kemudian dilakukan untuk menyiapkan 
arena dan perlengkapan tradisi, yang mencerminkan nilai kerja sama, toleransi, dan 
persatuan. Tahap persiapan ditutup dengan doa bersama dalam meminta kedamaian 
dan kelancaran jalanya tradisi. Hal ini melambangkan penghormatan kepada Tuhan 
dan leluhur serta memperkuat dimensi kedamaian batin dalam tradisi Ntumbu. 
Adapun penjelesan lebih spesifiknya, sebagai berikut:       
1. Musyawarah bersama antara masyarakat, pemain, guru tradisi Ntumbu dan tokoh 

adat sebelum pelaksaan tradisi Ntumbu di mulai. 
         Pelaksanaan tradisi Ntumbu sebagai penguatan karakter cinta damai di awali 
dengan melakukan musyawarah antara masyarakat, pemain, guru tradisi Ntumbu 
dan tokoh adat terlebih dahulu. Hal ini bertujuan untuk menampung segala masukan 
serta saran dari masyarakat dan tokoh adat yang ikut tergabung dalam musyawarah, 
di mana dalam perkumpulan itu membahas bagaimana keberlangsungan serta 
kelancaran jalanya tradisi Ntumbu mulai dari persiapan, bagaimana jalanya tradisi, 
menentukan lokasi, waktu serta tugas atau peran masing-masing dan akhir 
musyawarah di lakukan doa awal untuk kelancaran jalanya tradisi. Musyawarah atau 
syura lazimnya diartikan dalam arti umum mencakup segala bentuk pemberian advis 
(pendapat) dan bertukar pendapat, sedangkan dalam arti sempit syura berarti 
ketentuan yang harus ditetapi sebagai hasil keputusan jamaah Hanafi, (2013:228). 
Dengan di lakukanya semua hal itu maka tradisi Ntumbu dapat menjadi media atau 
wadah dalam memperkuat karakter cinta damai masyarakat di Desa Ntori. 
2. Pemberitahuan informasi hasil musyawarah kepada warga terkait pelaksanaan 

tradisi Ntumbu. 
        Pemberitahuan informasi kepada warga mengenai waktu, tempat, tugas atau 
peran masing-masing dalam pelaksanaan tradisi Ntumbu merupakan hal yang sangat 
penting untuk mengajak masyarakat berpatisipasi baik dalam ikut membantu 
mempersiapkan tradisi maupun ikut membantu memeriahkan serta menjaga 
kelancaran jalanya tradisi Ntumbu. Aini, A (2007) Kata inform sejatinya adalah berarti 
memberi informasi ditujukan untuk membentuk orang yang mendapatkannya, yaitu 
untuk membuat pandangan atau wawasan orang tersebut berbeda (dibandingkan 
sebelum memperoleh informasi). Penyampaian informasi ini juga bertujuan untuk 
mencegah terjadinya konflik yang mungkin muncul di tengah kehidupan masyarakat 
apabila terdapat kegiatan atau acara lain yang berpotensi bertepatan dengan 
pelaksanaan tradisi Ntumbu. Oleh karena itu, penyampaian informasi ini menjadi hal 
yang sangat penting. Dengan demikian pemberitahuan informasi ini sekaligus 
menjadi media untuk mengajak masyarakat aktif berkerja sama serta menjaga 
kedamaian dan kelancaran jalanya tradisi Ntumbu sehingga hal ini bisa membantu 
membangun karakter cinta damai dalam diri masyarakat Desa Ntori dengan 
menerapkan hidup rukun dan harmonis.          
3. Gotong royong dalam mempersiapkan arena pelaksanaan tradisi Ntumbu. 
         Gotong royong dalam mempersiapkan tradisi Ntumbu ini memberikan dampak 
positif kepada semua kalangan masyarakat Desa Ntori. Seperti yang dikatakan Bintari 
(2016:61) gotong royong adalah suatu kegiatan yang dilakukan secara bersama-sama 
dan bersifat suka rela agar kegiatan yang dikerjakan dapat berjalan dengan lancar, 
mudah dan ringan. Kegiatan gotong royong ini bisa memperkuat tali persaudaraan, 



Akbar et al. Pelaksanaan Tradisi Ntumbu .......................... 

 

 Journal of Authentic Research, December 2025, Vol. 4, No. 2 | 2627 

 

rasa tanggung jawab bersama, serta rasa saling tolong menolong antar masyarakat, 
dengan adanya semua hal itu maka hal ini bisa menjadi wadah untuk memperkuat 
karakter cinta damai dalam kehidupan masyarakat Desa Ntori, sehingga kehidupan 
masyarakat Desa Ntori bisa terus damai dan harmonis.   
4. Proses ritual dalam pelaksanaan tradisi Ntumbu. 
         Rritual dalam tradisi Ntumbu tidak hanya sebagai penanda dimulainya acara, 
namun dalam ritual ini terdapat makna mendalam untuk menanamkan nilai-nilai 
kehidupan bagi masyarakat Desa Ntori. Melalui doa, penyediaan sesajen, pembacaan 
mantra serta arahan dari tokoh adat dan guru tradisi Ntumbu, para pemain diingatkan 
untuk mampu mengendalikan diri, menjunjung sportivitas, serta menghindari sikap 
dendam antar sesama pemain. Masyarakat yang hadir pun diberikan pengingat agar 
menjaga ketertiban selama prosesi berlangsung sehingga tradisi dapat terlaksana 
dengan damai. Nilai-nilai seperti kedisiplinan, kepatuhan terhadap aturan, saling 
menghormati dan menjauhi permusuhan menjadi prinsip utama yang ditekankan. 
Dengan demikian, ritual utama dalam tradisi Ntumbu tidak hanya bersifat sakral, 
tetapi juga berperan penting dalam memperkuat karakter cinta damai serta 
membentuk sikap hidup rukun dan harmonis di tengah masyarakat Desa Ntori. 
b. Tahap Inti 
         Pada tahap inti, pemain saling membenturkan kepala secara bergantian. Posisi 
pemain dibagi menjadi penyerang (ntumbu) dan penerima (te’e) sebagaimana 
dijelaskan pula oleh Mayangsari dkk. (2022). Walaupun terlihat keras, prosesi ini 
tidak bertujuan untuk melukai, tetapi lebih sebagai simbol keberanian, sportivitas, 
pengendalian diri, dan komitmen menjaga kedamaian. Guru tradisi bertugas 
memberikan arahan dan mengingatkan para pemain agar tetap mampu 
mengedalikan emosinya, sedangkan tokoh adat menjaga ketertiban dan memastikan 
tidak ada konflik selama prosesi. Kehadiran penabuh musik tradisional juga menjadi 
bagian penting dalam menjaga ritme dan kekhidmatan pelaksanaan tradisi Ntumbu 
sehingga mampu menghadirkan keharmonisasian antar masyarakat yang hadir. 
Untuk penjelesan lebih lanjutnya sebagai berikut: 
1. Pemain dalam pelaksanaan tradisi Ntumbu. 
         Pemain tradisi Ntumbu merupakan orang dari keturunan yang sama dan sudah 
terlatih. Pemain memiliki peranan yang sangat penting dalam pelaksanaan tradisi 
Ntumbu. Soedarsono (2002) dalam seni pertunjukan, pemain adalah individu yang 
menjalankan peran untuk menyampaikan makna dan nilai budaya melalui tubuh, 
suara, atau gerak. Sebagai pemeran utama, para pemain tidak hanya menampilkan 
prosesi adu kepala, tetapi juga menjadi representasi dari nilai-nilai budaya, 
sportivitas, dan moral yang terkandung dalam tradisi tersebut. Melalui proses 
pembinaan dan bimbingan dari guru tradisi Ntumbu, pemain dilatih untuk 
mengendalikan diri, menghormati lawan, serta memahami makna simbolis dari 
setiap gerakan dan tahapan prosesi. Tindakan mereka di arena bukan sekadar 
pertunjukan fisik, tetapi merupakan bentuk ekspresi budaya yang mencerminkan 
kesiapan mental, disiplin, dan semangat kebersamaan. Gerakan tarian pembuka 
hingga prosesi inti menunjukkan keseimbangan antara kekuatan fisik, mental dan 
mengedalikan diri, sementara iringan musik tradisional memperkuat suasana 
harmoni dan solidaritas. Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa pemain dalam 
tradisi Ntumbu tidak hanya berperan sebagai pemeran utama dalam tradisi, tetapi 



Akbar et al. Pelaksanaan Tradisi Ntumbu .......................... 

 

 Journal of Authentic Research, December 2025, Vol. 4, No. 2 | 2628 

 

juga sebagai penjaga nilai-nilai luhur adat Desa Ntori yang menumbuhkan karakter 
cinta damai, kedisiplinan, serta keharmonisan dalam kehidupan masyarakat. 
2. Guru dalam pelaksanaan tradisi Ntumbu 
        Guru tradisi Ntumbu memiliki peranan penting dalam menjaga kelestarian nilai-
nilai yang terkandung dalam tradisi Ntumbu serta dalam membentuk karakter cinta 
damai pada masyarakat Desa Ntori. Melalui peran sebagai pelatih, pengarah, 
sekaligus pembimbing moral guru tradisi Ntumbu menanamkan nilai-nilai kesabaran, 
pengendalian diri, dan penghormatan terhadap sesama kepada para pemain dalam 
pelaksanaan tradisi Ntumbu. Dalam istilah yang sangat umum, guru adalah pengajar, 
sehingga dalam tradisi barat, di Inggris misalnya menyebut guru dengan istilah 
teacher.  Namun bagaimanapun guru bukan sekadar pengajar, yang hanya mengajar 
untuk menghabiskan materi, namun guru adalah seorang pendidik baik di dalam 
maupun di luar sekolah Hadisaputra, dkk (2020:2).  Keteladanan yang ia tunjukkan 
menjadi sarana pendidikan karakter yang mampu membina para pemain dan 
masyarakat yang hadir, di mana nilai-nilai kedamaian tidak diajarkan melalui teori, 
tetapi diwujudkan melalui tindakan dan prilaku sosial dalam tradisi yang ada di 
kehidupan masyarakat Desa Ntori. Dengan demikian, guru tradisi Ntumbu bukan 
hanya pelestari tradisi, tetapi juga agen pembentuk karakter masyarakat yang berjiwa 
damai, rukun, dan harmonis sesuai dengan nilai-nilai kearifan lokal masyarakat Desa 
Ntori. 
3. Tokoh adat menjaga ketertiban jalanya tradisi Ntumbu 
         Tokoh adat memiliki peranan sentral dalam pelaksanaan tradisi Ntumbu, bukan 
hanya sebagai pengendali jalannya tradisi tetapi juga sebagai penjaga ketertiban, 
penengah konflik, dan pelestari nilai-nilai luhur yang diwariskan secara turun-
temurun. La Suri (Soerjono Soekanto 2022:17), tokoh adat dianggap sebagai pemimpin 
yang adil, mempunyai keberanian, bijaksana, menjunjung tinggi kebenaran, 
berperasaan halus, serta berperikemanusiaan. Melalui keterlibatan aktif sejak tahap 
persiapan hingga penutupan, tokoh adat memastikan setiap prosesi berjalan tertib, 
aman, dan sesuai dengan norma adat yang berlaku. Kehadiran mereka juga menjadi 
simbol wibawa dan keteladanan dalam masyarakat, di mana melalui sikap dan 
tindakan nyata, tokoh adat menanamkan nilai-nilai cinta damai, kebersamaan, dan 
saling menghormati. Dengan demikian, tradisi Ntumbu tidak hanya dipahami sebagai 
ajang adu fisik semata, tetapi juga sebagai media pendidikan moral yang 
menumbuhkan kesadaran akan pentingnya hidup rukun dan harmonis. Peran tokoh 
adat dalam tradisi Ntumbu berkontribusi besar sebagai pembantu dalam menguatkan 
karakter cinta damai pada masyarakat Desa Ntori. 
4. Penabuh dalam tradisi Ntumbu 
         Para penabuh memiliki peranan penting dalam pelaksanaan tradisi Ntumbu, 
bukan hanya sebagai pengiring jalannya prosesi tetapi juga sebagai pengatur ritme,  
penggerak suasana, serta simbol harmoni sosial dalam masyarakat. Hal ini sejalan 
dengan pendapat Jayadiatmika, dkk (2025:178) penabuh   adalah individu   atau   
kelompok   yang   bertugas memainkan  berbagai  instrumen  gamelan, seperti gong, 
kendang, dan gender, dengan perpaduan     ritme     dan     melodi     yang menciptakan   
musik   yang   kaya   nuansa. Melalui tabuhan gendang, gong, dan suling, para 
penabuh menciptakan suasana yang membangkitkan semangat sekaligus menjaga 
kekhidmatan tradisi. Kekompakan dan keselarasan yang mereka tampilkan 
mencerminkan nilai-nilai kebersamaan, kerja sama, dan saling menghargai yang 



Akbar et al. Pelaksanaan Tradisi Ntumbu .......................... 

 

 Journal of Authentic Research, December 2025, Vol. 4, No. 2 | 2629 

 

hidup di tengah masyarakat Desa Ntori. Dengan demikian, peran para penabuh 
dalam tradisi Ntumbu tidak hanya memiliki nilai estetika, tetapi juga menjadi sarana 
pendidikan karakter yang menanamkan nilai cinta damai, toleransi, dan kebersamaan 
dalam kehidupan sosial masyarakat Desa Ntori. 
c. Tahap Penutup 

        Tahap penutup ditandai dengan berjabat tangan, saling memaafkan, dan 
berkumpul bersama sebagai bentuk refleksi. Kegiatan ini menegaskan kembali bahwa 
Ntumbu bukanlah ajang kekerasan, tetapi sarana mempererat hubungan sosial serta 
menanamkan nilai persaudaraan, toleransi, dan cinta damai pada masyarakat Suku 
Mbojo di Desa Ntori. Adapun penjelasan lebih spesifiknya sebagai berikut: 
1. Penutupan pelaksanaan tradisi Ntumbu. 
        Tahap penutupan tradisi Ntumbu di tandai dengan saling berjabat tangan sebagai 
simbol perdamaian dan persaudaraan antara semua kalangan masyarakat yang hadir 
dalam pelaksanaan tradisi Ntumbu. Tahap ini bukan hanya menjadi akhir dari prosesi, 
tetapi juga merupakan saat penting bagi seluruh pihak untuk saling memaafkan dan 
memperkuat kembali nilai kerukunan, persaudaraan, serta cinta damai. Pada bagian 
ini, tokoh adat menyampaikan pesan moral yang menegaskan bahwa tradisi Ntumbu 
tidak dimaksudkan sebagai ajang adu fisik, melainkan sebagai sarana mempererat 
hubungan sosial, menjaga keharmonisan, kerukunan dan melestarikan nilai budaya 
masyarakat Desa Ntori. 
2. Kumpul bersama setelah tradisi Ntumbu selesai di laksanakan. 
         Tahapan kumpul bersama sebagai bahan refleksi dan evaluasi dalam tradisi 
Ntumbu memiliki peranan penting dalam memperkuat nilai-nilai sosial, moral, dan 
budaya masyarakat Desa Ntori. Kegiatan ini bukan hanya berfungsi sebagai wadah 
untuk menilai dan memperbaiki pelaksanaan tradisi, tetapi juga sebagai sarana 
interaksi sosial yang menumbuhkan rasa kebersamaan, saling menghargai, dan cinta 
damai. Melalui proses berbagi pandangan dan pengalaman antara tokoh adat, guru 
tradisi Ntumbu, pemain, serta masyarakat, tercipta ruang komunikasi yang terbuka 
dan harmonis, sehingga nilai-nilai luhur seperti kerukunan, solidaritas, dan 
kedamaian dapat diterapkan ke dalam kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, 
kegiatan kumpul bersama tidak hanya menjadi bentuk evaluasi budaya, tetapi juga 
media pembentukan karakter yang memperkuat identitas budaya serta menjaga 
keharmonisan dan kedamaian masyarakat Desa Ntori. 
Faktor yang Mempengaruhi Pelaksanaan Tradisi Ntumbu sebagai Penguatan 
Karakter Cinta Damai pada Masyarakat Suku Mbojo di Desa Ntori 

         Pelaksanaan tradisi Ntumbu sebagai penguatan karakter cinta damai 
dipengaruhi oleh dua faktor, yaitu faktor internal dan faktor eksternal.  
a. Faktor internal  
         Pelaksanaan tradisi Ntumbu di pengaruhi oleh faktor internal seperti peran 
pemain, guru tradisi dan tokoh adat. Pemain yang menjalankan peran untuk 
memperlihatkan secara langsung karakter cinta damai kepada masyarakat melalui 
tardisi Ntumbu seperti yang di katakan oleh Indah (2013) menyebutkan bahwa peran 
seseorang terbentuk melalui tuntutan sosial dan budaya. Melalui proses tersebut 
terjadi pendalaman nilai-nilai cinta damai, yaitu penanaman nilai-nilai sosial dan 
budaya ke dalam diri individu hingga menjadi bagian dari kepribadiannya. Hal ini 
tidak diperoleh melalui pengajaran formal, melainkan melalui pengalaman langsung 
selama pelaksanaan tradisi, di mana para pemain belajar mengendalikan diri, 
menghormati lawan, dan menjaga keharmonisan.  



Akbar et al. Pelaksanaan Tradisi Ntumbu .......................... 

 

 Journal of Authentic Research, December 2025, Vol. 4, No. 2 | 2630 

 

         Selanjutnya guru tradisi berperan penting dalam memberikan arahan sehingga 
guru tradisi Ntumbu menjadi teladan bagi para pemain yang menanamkan nilai-nilai 
moral dan etika melalui contoh nyata, bukan hanya lewat nasihat. Proses interaksi 
antara guru tradisi Ntumbu dan pemain menciptakan ruang pembelajaran sosial yang 
menumbuhkan kesadaran untuk menghindari konflik, menahan emosi, serta 
menjunjung tinggi sikap damai selama tradisi berlangsung. Kemudian peran tokoh 
adat disini menjaga ketertiban agar pelaksanaan tetap damai, dalam hal ini tokoh adat 
menjadi figur yang menanamkan nilai-nilai moral dan etika. Melalui peran ini, tokoh 
adat menjadi penjaga keseimbangan sosial yang memastikan bahwa tradisi Ntumbu 
tidak hanya menjadi pertunjukan fisik, tetapi juga sarana pembelajaran moral dan 
budaya yang menanamkan nilai-nilai cinta damai di tengah kehidupan masyarakat. 
b. Faktor eksternal 
        Pelaksanaan tradisi Ntumbu di pengaruhi juga oleh faktor eksternal seperti 
dukungan pemerintah desa dan lingkungan sosial yang mendukung. Pemerintah 
desa berfungsi sebagai pihak yang memberikan izin resmi, dukungan moral, serta 
fasilitas agar tradisi dapat berlangsung dengan aman, tertib, dan sesuai dengan norma 
adat. Sebelum kegiatan dimulai, pemerintah desa biasanya melakukan koordinasi 
dengan tokoh adat, guru tradisi Ntumbu, serta masyarakat untuk memastikan seluruh 
persiapan berjalan lancar tanpa menimbulkan perbedaan pendapat atau konflik 
sosial. Lingkungan sosial yang mendukung terlihat dari partisipasi aktif seluruh 
lapisan masyarakat, mulai dari tokoh adat, tokoh agama, tokoh masyarakat, hingga 
masyarakat umum. Keterlibatan mereka terlihat dalam setiap tahapan pelaksanaan, 
baik pada tahap persiapan, inti, hingga penutupan kegiatan. Masyarakat bekerja sama 
secara gotong royong dalam menyiapkan perlengkapan, mengatur tempat, serta 
menjaga ketertiban selama prosesi berlangsung. Lingkungan sosial bukan hanya 
memperlancar jalannya prosesi, tetapi juga menumbuhkan nilai-nilai seperti saling 
bekerjasama, kebersamaan, dan perdamaian di tengah masyarakat. Nilai-nilai 
tersebut sejalan dengan karakter cinta damai yang ingin dibangun melalui 
pelaksanaan tradisi Ntumbu. 
         Secara keseluruhan berdasarkan hasil penelitian dan teori para ahli, tradisi 
Ntumbu terbukti bukan hanya sebuah atraksi budaya, tetapi juga mampu menjadi 
media pembentukan karakter, khususnya karakter cinta damai, persaudaraan, 
toleransi dan pengendalian diri. Tradisi ini mengajarkan masyarakat untuk menjaga 
hubungan baik, mengendalikan emosi, menghindari konflik dan menyelesaikan 
perbedaan melalui cara-cara damai. 
 
KESIMPULAN 
 
         Penelitian ini menunjukkan bahwa tradisi Ntumbu pada masyarakat Suku Mbojo 
di Desa Ntori Kecamatan Wawo Kabupaten Bima tidak hanya berfungsi sebagai 
warisan budaya, tetapi juga menjadi sarana penting dalam pembentukan karakter, 
khususnya karakter cinta damai. Tradisi ini dilaksanakan melalui tiga tahap yaitu 
tahapan persiapan, inti, dan penutup yang masing-masing mengandung nilai 
kebersamaan, kerukunan, solidaritas, pengendalian diri, persaudaraan, dan cinta 
damai. Nilai cinta damai tercermin dalam musyawarah yang dilakukan secara 
mufakat, gotong royong, kepatuhan pemain terhadap aturan adat, serta tindakan 
saling memaafkan pada akhir prosesi. Temuan ini juga sejalan dengan pendapat para 



Akbar et al. Pelaksanaan Tradisi Ntumbu .......................... 

 

 Journal of Authentic Research, December 2025, Vol. 4, No. 2 | 2631 

 

ahli yang menegaskan bahwa cinta damai tumbuh dari pengendalian diri dan 
kemampuan menjaga hubungan harmonis. 
         Selain itu, pelaksanaan tradisi Ntumbu dipengaruhi oleh faktor internal seperti 
peran pemain, guru tradisi Ntumbu, dan tokoh adat serta faktor eksternal berupa 
dukungan pemerintah desa dan lingkungan sosial. Keseluruhan temuan ini 
menegaskan bahwa tradisi Ntumbu masih relevan sebagai media pemebentukan 
karakter cinta damai dan dapat mendukung upaya pelestarian nilai-nilai budaya serta 
keharmonisan masyarakat Suku Mbojo di Desa Ntori. 
 
REFERENSI 
 
Agustina, A., Ismaya, E. A., & Setiawan, D. (2021). Makna Tradisi Barikan bagi 

Pendidikan Karakter Anak Desa Sedo Demak. Jurnal Educatio FKIP 
UNMA, 7(3), 1213-1222. 

Bintari, P. N., & Darmawan, C. (2016). Peran Pemuda sebagai Penerus Tradisi 
Sambatan dalam Rangka Pembentukan Karakter Gotong Royong. Jurnal 
Pendidikan Ilmu Sosial, 25(1), 57-76. 

Erviana, V. Y. (2021). Penanganan Dekadensi Moral melalui Penerapan Karakter Cinta 
Damai dan Nasionalisme. Jurnal Penelitian Ilmu Pendidikan, 14(1), 1-9. 

Hadisaputra, P., bin Yussuf, A., & Kasim, T. S. A. B. T. (2020). Karakteristik Guru 
dalam Tradisi Pendidikan Nahdlatul Wathan, Lombok. At-Tafkir, 13(1), 1-17. 

Hanafi, M. (2013). Kedudukan Musyawarah dan Demokrasi di Indonesia. Jurnal Cita 
Hukum, 1(2), 227-246. 

Hasdonian, M. D., Yuliatin, dkk. (2023). Tradisi Bales Lampak Nae pada Perkawinan 
Suku Sasak dan Nilai Moral yang terdapat di dalamnya. Pendas: Jurnal Ilmiah 
Pendidikan Dasar, 8(3), 3910-3922. 

Indah, I. (2013). Peran-Peran Perempuan dalam Masyarakat. Academica: Majalah Ilmu 
Sosial dan Ilmu Politik, 5(2),1085-1092. 

Jayadiatmika, dkk. (2025). Hubungan Kebiasaan Posisi Duduk dengan Gangguan 
Muskuloskeletal pada Penabuh di Banjar Kebalian Desa Sukmawati. Community 
of Publishing in Nursing, 13(2), 177-185. 

Julfa, H. (2023). Tradisi Ntumbu Tuta di Desa Ntori Kecamatan Wawo Kabupaten Bima 
Studi Akulturasi Budaya Lokal dan Budaya Islam. Skripsi. Universitas Islam 
Negeri Alauddin Makassar. 

Khairah, M., Mustari, M., & Kurniawansyah, E. (2024). Penguatan Civic Disposition 
melalui Tradisi Mbolo Weki pada Masyarakat Suku Mbojo Studi di Desa 
Dadibou Kecamatan Woha Kabupaten Bima. Pendas: Jurnal Ilmiah Pendidikan 
Dasar, 9(1), 4037-4047. 

La Suri, U. (2022). Peranan Tokoh Adat dalam Mempertahankan Tradisi Kalemba-
Lemba pada Masyarakat Buton Suku Cia-Cia di Desa Laburunci Kecamatan 
Pasarwajo Kabupaten Buton. Skripsi. Universitas Islam Negeri Alauddin 
Makassar. 

Mayangsari, Y. R., & Firdaus, F. (2022). Makna Komunikasi Simbolik Tarian Mpa’a 
Ntumbu Tuta di Kecamatan Wawo Kabupaten Bima. Professional: Jurnal 
Komunikasi dan Administrasi Publik, 9(2), 503-512. 

Moleong, (2008). Metodologi Penelitian Kualitatif. Remaja Rosdakarya. 
Rezhi, K., Yunifar, L., & Najib, M. (2023). Memahami Langkah-Langkah dalam 

Penelitian Etnografi dan Etnometodologi. Jurnal Artefak, 10(2), 271-276.  



Akbar et al. Pelaksanaan Tradisi Ntumbu .......................... 

 

 Journal of Authentic Research, December 2025, Vol. 4, No. 2 | 2632 

 

Soedarsono. (2002). Seni Pertunjukan Indonesia di Era Globalisasi. Gadjah Mada 
University Press. 

Sugiyono. (2018). Motode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Alfabeta. 

 

 
 
 
 


